
 
 
 
 

© CopyrightDepot.com number : 00074965-1 
Cahiers Africains de Rhétorique © 2022 by  FLASH, Université Marien Ngouabi is 

licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique 
ISSN 2790-6108, EISSN 2790-6116 

Cahiersafricainsderhetorique@gmail.com  

 
 
 
 

© CopyrightDepot.com number : 00074965-1 
Cahiers Africains de Rhétorique © 2022 by  FLASH, Université Marien Ngouabi is 

licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique 
ISSN 2790-6108, EISSN 2790-6116 

Cahiersafricainsderhetorique@gmail.com  



https://cahiersafricainsderhetorique.com/  

Université Marien Ngouabi, Congo Brazzaville 

 

 
 

 

Éditeur : Faculté des Lettres, Arts et Sciences Humaines 

Université Marien Ngouabi, 

Tel : +242 05685 10 73 

E-mail : cahiersafricainsderhetorique@gmail.com 

Site web : https://cahiersafricainsderhetorique.com/ 

https://doi.org/10.55595/CAR 

  

 
 

 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique © 2022 by  FLASH, Université Marien Ngouabi is 
licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

 
 
 
 
 

 
Cahiers Africains de Rhétorique 

ISSN 2790-6108, EISSN 2790-6116 
Cahiersafricainsderhetorique@gmail.com  
https://cahiersafricainsderhetorique.com/  

Université Marien Ngouabi, Congo Brazzaville 

https://cahiersafricainsderhetorique.com/  

Université Marien Ngouabi, Congo Brazzaville 

 

 
 

 

Éditeur : Faculté des Lettres, Arts et Sciences Humaines 

Université Marien Ngouabi, 

Tel : +242 05685 10 73 

E-mail : cahiersafricainsderhetorique@gmail.com 

Site web : https://cahiersafricainsderhetorique.com/ 

https://doi.org/10.55595/CAR 

  

 
 

 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique © 2022 by  FLASH, Université Marien Ngouabi is 
licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

 
 
 
 
 

 
Cahiers Africains de Rhétorique 

ISSN 2790-6108, EISSN 2790-6116 
Cahiersafricainsderhetorique@gmail.com  
https://cahiersafricainsderhetorique.com/  

Université Marien Ngouabi, Congo Brazzaville 



 

 
 

Éditeur : Faculté des Lettres, Arts et Sciences Humaines, 

Université Marien Ngouabi, 

Tel : +242 05685 10 73 

E-mail : cahiersafricainsderhetorique@gmail.com 

Site web : https://cahiersafricainsderhetorique.com/ 

https://doi.org/10.55595/CAR 

 
 

 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique © 2022 by  FLASH, Université Marien Ngouabi is 
licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 

Éditeur : Faculté des Lettres, Arts et Sciences Humaines, 

Université Marien Ngouabi, 

Tel : +242 05685 10 73 

E-mail : cahiersafricainsderhetorique@gmail.com 

Site web : https://cahiersafricainsderhetorique.com/ 

https://doi.org/10.55595/CAR 

 
 

 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique © 2022 by  FLASH, Université Marien Ngouabi is 
licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



INDEXATION INTERNATIONALE 

 
01- https://search.crossref.org/?q=+2790-6116&from_ui=yes  

 

 
 

02- https://journals.indexcopernicus.com/search/journal/issue?issueId=312250&jour
nalId=122789  

 

 
03- https://journal-index.org/index.php/asi/article/view/12207  

 

 
 

04- http://sjifactor.com/passport.php?id=22221  
 
 

 
 

05- http://olddrji.lbp.world/Publisher/PublisherHome.aspx?uname=2790-6116  
 
 

 
 

06- http://esjindex.org/search.php?id=5670  
 

 
 

07- https://isindexing.com/isi/journals.php 
 
 
 

 
 

08- https://oaji.net/journal-detail.html?number=11636  

INDEXATION INTERNATIONALE 

 
01- https://search.crossref.org/?q=+2790-6116&from_ui=yes  

 

 
 

02- https://journals.indexcopernicus.com/search/journal/issue?issueId=312250&jour
nalId=122789  

 

 
03- https://journal-index.org/index.php/asi/article/view/12207  

 

 
 

04- http://sjifactor.com/passport.php?id=22221  
 
 

 
 

05- http://olddrji.lbp.world/Publisher/PublisherHome.aspx?uname=2790-6116  
 
 

 
 

06- http://esjindex.org/search.php?id=5670  
 

 
 

07- https://isindexing.com/isi/journals.php 
 
 
 

 
 

08- https://oaji.net/journal-detail.html?number=11636  



 
Administration de la revue 

 
Directeur de la revue 

Professeur Anatole Mbanga, Université Marien Ngouabi 

Rédacteur en chef 
Dr Arsène Elongo, Maître de conférences, Université Marien Ngouabi 

 

Secrétaires Éditoriaux 
 

 Atipo née Ikemou Regina, Maître Assistant, Université Marien Ngouabi 

Bokotiabato Mokogna Zéphirin, Maître Assistant, Université Marien Ngouabi, 

Congo 

 Gomas Aimée Noëlle, Maître Assistant, Université Marien Ngouabi, Congo 

Idoukou Camille, Docteur, Université Marien Ngouabi, Congo 

N’Douli Blaise, Maître Assistant, Université Marien Ngouabi 

Ntsatou Roger, Docteur, Université Marien Ngouabi, Congo 

 Otsiéma Ferdinand Guelley, Maître Assistant, Université Marien Ngouabi, 

Congo 

Selenguende Laetitia Fleurette, Maître Assistant, Université Marien Ngouabi 

 

COMITE SCIENTIFIQUE 
 
Responsable : Pr. Ndongo Ibara Yvon Pierre, Université Marien Ngouabi, Congo, 

Laboratoire de Centre de Recherche en Linguistique et Langues Orales 

(CERELLO) 

 
Bokiba André- Patient, Professeur titulaire, Université Marien Ngouabi, Congo 

           Boboto Evariste Dupond Boboto, Professeur titulaire, Université Marien Ngouabi, Congo 

Boudimbou Bienvenu, Maître de Conférences, Université Marien Ngouabi, Congo 

Coulibaly Nanourougo, Maître de conférences, Université Felix Houphouet-Boigny, Abidjan 

 Eloundou EloundouVenant, Maître de conférences, Université de Yaoundé 1, Cameroun 

Essiéné Jean-Marcel, Maître de conférence, Université de Douala, Cameroun 

Fotsing Mangoula Robert, Professeur titulaire, Université de Dschang, Cameroun 

Gombe Apondza Guy Roger Cyriac, Maître de conférences, Congo 

Iloki Etienne Bellarmin, Maître de conférences, Université Marien Ngouabi, Congo 

 Irié Bi Gohy Mathias, Professeur titulaire, Université de Bouaké, Côte d’Ivoire 

 Itoua Joseph, Professeur titulaire, Université Marien Ngouabi, Congo 

 
Administration de la revue 

 
Directeur de la revue 

Professeur Anatole Mbanga, Université Marien Ngouabi 

Rédacteur en chef 
Dr Arsène Elongo, Maître de conférences, Université Marien Ngouabi 

 

Secrétaires Éditoriaux 
 

 Atipo née Ikemou Regina, Maître Assistant, Université Marien Ngouabi 

Bokotiabato Mokogna Zéphirin, Maître Assistant, Université Marien Ngouabi, 

Congo 

 Gomas Aimée Noëlle, Maître Assistant, Université Marien Ngouabi, Congo 

Idoukou Camille, Docteur, Université Marien Ngouabi, Congo 

N’Douli Blaise, Maître Assistant, Université Marien Ngouabi 

Ntsatou Roger, Docteur, Université Marien Ngouabi, Congo 

 Otsiéma Ferdinand Guelley, Maître Assistant, Université Marien Ngouabi, 

Congo 

Selenguende Laetitia Fleurette, Maître Assistant, Université Marien Ngouabi 

 

COMITE SCIENTIFIQUE 
 
Responsable : Pr. Ndongo Ibara Yvon Pierre, Université Marien Ngouabi, Congo, 

Laboratoire de Centre de Recherche en Linguistique et Langues Orales 

(CERELLO) 

 
Bokiba André- Patient, Professeur titulaire, Université Marien Ngouabi, Congo 

           Boboto Evariste Dupond Boboto, Professeur titulaire, Université Marien Ngouabi, Congo 

Boudimbou Bienvenu, Maître de Conférences, Université Marien Ngouabi, Congo 

Coulibaly Nanourougo, Maître de conférences, Université Felix Houphouet-Boigny, Abidjan 

 Eloundou EloundouVenant, Maître de conférences, Université de Yaoundé 1, Cameroun 

Essiéné Jean-Marcel, Maître de conférence, Université de Douala, Cameroun 

Fotsing Mangoula Robert, Professeur titulaire, Université de Dschang, Cameroun 

Gombe Apondza Guy Roger Cyriac, Maître de conférences, Congo 

Iloki Etienne Bellarmin, Maître de conférences, Université Marien Ngouabi, Congo 

 Irié Bi Gohy Mathias, Professeur titulaire, Université de Bouaké, Côte d’Ivoire 

 Itoua Joseph, Professeur titulaire, Université Marien Ngouabi, Congo 



 Kabongo Nathalie, Maître de conférences, Université de LUMUMBSHI, RD du Congo 

Loumbouzi Didier Arcade, Maître de conférence, Université Marien Ngouabi, Congo 

Loussakoumounou Alain Raoul Ferdinand, Maître de conférences, UMNG, Congo 

 Massoumou Omer, Professeur titulaire, Université Marien Ngouabi, Congo 

 Mbanga Anatole, Professeur titulaire, Université Marien Ngouabi, Congo 

 Moussounda Firmin, Maître de conférences, Université Omar Bongo, Gabon, 

Ngamountsika Édouard, Professeur titulaire, Université Marien Ngouabi, Congo 

Nsonsissa Auguste,  Professeur Titulaire , Université Marien Ngouabi, Congo 

 Odjola Regina, Maître de conférences, Université Marien Ngouabi, Congo 

 Timbane Alexandre Antnio , Professeur titulaire, Universidade de Integra  o 

Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira, Brasil 

Zidi Joseph, Maître de conférences, Université Marien Ngouabi, Congo 

 Yala Kouandzi Rony Dévyllers , Maître de conférences, Université Marien Ngouabi, 

Congo 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 Kabongo Nathalie, Maître de conférences, Université de LUMUMBSHI, RD du Congo 

Loumbouzi Didier Arcade, Maître de conférence, Université Marien Ngouabi, Congo 

Loussakoumounou Alain Raoul Ferdinand, Maître de conférences, UMNG, Congo 

 Massoumou Omer, Professeur titulaire, Université Marien Ngouabi, Congo 

 Mbanga Anatole, Professeur titulaire, Université Marien Ngouabi, Congo 

 Moussounda Firmin, Maître de conférences, Université Omar Bongo, Gabon, 

Ngamountsika Édouard, Professeur titulaire, Université Marien Ngouabi, Congo 

Nsonsissa Auguste,  Professeur Titulaire , Université Marien Ngouabi, Congo 

 Odjola Regina, Maître de conférences, Université Marien Ngouabi, Congo 

 Timbane Alexandre Antnio , Professeur titulaire, Universidade de Integra  o 

Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira, Brasil 

Zidi Joseph, Maître de conférences, Université Marien Ngouabi, Congo 

 Yala Kouandzi Rony Dévyllers , Maître de conférences, Université Marien Ngouabi, 

Congo 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



Ligne Éditoriale 

 
Les cahiers de rhétorique est une revue à comité scientifique. Il publie trois numéros 

annuels dont l’un est consacré à un thème spécial. Il accepte des textes originaux dans le 

domaine de la linguistique, de la grammaire, de la stylistique et de la littérature. Il reçoit 

des textes qui décrivent les travaux dédiés aux chercheurs africains dans les domaines 

cités. Il procède à une évaluation des articles. Il réserve le droit d’accepter ou de refuser 

les articles sans fondement scientifique. Il lutte contre le plagiat.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ligne Éditoriale 

 
Les cahiers de rhétorique est une revue à comité scientifique. Il publie trois numéros 

annuels dont l’un est consacré à un thème spécial. Il accepte des textes originaux dans le 

domaine de la linguistique, de la grammaire, de la stylistique et de la littérature. Il reçoit 

des textes qui décrivent les travaux dédiés aux chercheurs africains dans les domaines 

cités. Il procède à une évaluation des articles. Il réserve le droit d’accepter ou de refuser 

les articles sans fondement scientifique. Il lutte contre le plagiat.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Sommaire 
1-Étude stylistique 
 
01-Sidoine Romaric Moukoukou 
                                             L’expression de la métonymie chez Henri Lopes……………10-21 
 
02-Othon-Chrysostome Miatekela,  
                       Synecdoque du corps et domaines épistémique dans l’écriture de Mongo Beti . 22-40 
03-Brèche Pachel Nguiene Bilongo 
         Caractérisation stylistique de la métaphore adjectivale dans La Semaine Africaine… 41-57 
04-Dzaboua Monkala,  
                      Métaphorisants expressifs dans l’écriture poétique de Pierre Nsemou ……58-69 
05-Sévérin Ngakosso,  
                      Métaphore d’orientation identitaires dans le roman des camps,……………70-81 
06-Arsène Elongo,  
          Le nom propre « Jéhovah » chez quelques écrivains français du XIXe siècle : élément de 

la modernité poétique et narrative…………………………………………………..82-96 
 
2-Étude  linguistique 
 
06- Anelle Faïda Sounda et Édouard Ngamountsika, 
      Le glissement de sens dans la création lexicale en français au Congo………………….98-106 

07-Guy-Roger Cyriac Gombé-Apondza,  
         Valence et compléments verbaux en akwá, bantu C22 de la République du Congo. .107-121 

3-Étude  littéraire  
 
 09-Bellarmin Étienne Iloki, 
                    Écriture, brièveté et humeur dans le Bloc-notes de François Mauriac……123-134 
10-Augustin Nombo 

La pratique intertextuelle dans A Rebours de Joris-Karl Huysmans …...135-146 
11-Didier Judes Ondouo, 
        Les arcanes du féminins français dans la fiction romanesque de G. Flaubert ……….147-160 
12-Elie Sosthène Nganga  et Aristide Louaza,   
     La figure du faux médecin à l’ère du covid-19 : relecture  de Molière ……………………161-170 

 
13-Jean Bruno Antsue,  
  Figuration féminine  et sexualité hors-normes dans l’écriture   de J.   Malonga …………… 171-183 

14-Rosin Francis Emerson Loemba, 

            Construction mémorielle et dynamique postcoloniale dans Sanglots pour Loango de 

Florent Sogni Zaou………………………………………………………………184-195 

 

15-Anicet Odilon Matongo Nkouka, Jean-Marie Soungoua 

                          Représentation de la guerre dans la poésie nigériane………………196-210 

Sommaire 
1-Étude stylistique 
 
01-Sidoine Romaric Moukoukou 
                                             L’expression de la métonymie chez Henri Lopes……………10-21 
 
02-Othon-Chrysostome Miatekela,  
                       Synecdoque du corps et domaines épistémique dans l’écriture de Mongo Beti . 22-40 
03-Brèche Pachel Nguiene Bilongo 
         Caractérisation stylistique de la métaphore adjectivale dans La Semaine Africaine… 41-57 
04-Dzaboua Monkala,  
                      Métaphorisants expressifs dans l’écriture poétique de Pierre Nsemou ……58-69 
05-Sévérin Ngakosso,  
                      Métaphore d’orientation identitaires dans le roman des camps,……………70-81 
06-Arsène Elongo,  
          Le nom propre « Jéhovah » chez quelques écrivains français du XIXe siècle : élément de 

la modernité poétique et narrative…………………………………………………..82-96 
 
2-Étude  linguistique 
 
06- Anelle Faïda Sounda et Édouard Ngamountsika, 
      Le glissement de sens dans la création lexicale en français au Congo………………….98-106 

07-Guy-Roger Cyriac Gombé-Apondza,  
         Valence et compléments verbaux en akwá, bantu C22 de la République du Congo. .107-121 

3-Étude  littéraire  
 
 09-Bellarmin Étienne Iloki, 
                    Écriture, brièveté et humeur dans le Bloc-notes de François Mauriac……123-134 
10-Augustin Nombo 

La pratique intertextuelle dans A Rebours de Joris-Karl Huysmans …...135-146 
11-Didier Judes Ondouo, 
        Les arcanes du féminins français dans la fiction romanesque de G. Flaubert ……….147-160 
12-Elie Sosthène Nganga  et Aristide Louaza,   
     La figure du faux médecin à l’ère du covid-19 : relecture  de Molière ……………………161-170 

 
13-Jean Bruno Antsue,  
  Figuration féminine  et sexualité hors-normes dans l’écriture   de J.   Malonga …………… 171-183 

14-Rosin Francis Emerson Loemba, 

            Construction mémorielle et dynamique postcoloniale dans Sanglots pour Loango de 

Florent Sogni Zaou………………………………………………………………184-195 

 

15-Anicet Odilon Matongo Nkouka, Jean-Marie Soungoua 

                          Représentation de la guerre dans la poésie nigériane………………196-210 



16-Guy Armand Mampassi 
                         Poétique de l’intermédialité dans Monsieur Ki de Koffi Kwahulé………211-223 
 
 
4-Étude de civilisation africaine 
 
17- Aimée Noëlle Gomas, Bakouma Malanda 
              Portée éducationnelle et rhétorique des proverbes dans la société ancestrale kongo 

……………………………………………………………………………………225-239 
18- A.I. Ngantsio,  Joseph Zidi  
        Le Langage alimentaire à Brazzaville(1997 2010)………………...………………...240-257 

16-Guy Armand Mampassi 
                         Poétique de l’intermédialité dans Monsieur Ki de Koffi Kwahulé………211-223 
 
 
4-Étude de civilisation africaine 
 
17- Aimée Noëlle Gomas, Bakouma Malanda 
              Portée éducationnelle et rhétorique des proverbes dans la société ancestrale kongo 

……………………………………………………………………………………225-239 
18- A.I. Ngantsio,  Joseph Zidi  
        Le Langage alimentaire à Brazzaville(1997 2010)………………...………………...240-257 



 
 
 
 

pp: 184-195 Vol: 01.… - N°:..01.. / (juillet  2022) Cahiers Africains de 
Rhétorique 

 

841  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Construction mémorielle et dynamique postcoloniale dans Sanglots pour 
Loango de Florent Sogni Zaou 

Memory construction and postcolonial dynamics in Sanglots pour Loango 
by Florent Sogni Zaou 

 
 
 

 
 

 
1 Rosin Francis Emerson LOEMBA 

 

1Université Marien N’Gouabi 

(Congo Brazzaville), Email : 

rosinloemba@gmail.com  

 
1 

Date de réception : 15/05/2022   Date d’acceptation : 27/6/2022     Date de publication : 30/07/2022 
 
Résumé : La Traite Négrière demeure une problématique préoccupante dans les sociétés 
actuelles, autant qu’elle inspire bon nombre d’écrivains à l’instar de Florent Sogni Zaou qui en a 
fait le motif central de son recueil de poèmes Sanglots pour Loango. Dans cet article, il s’agit de 
voir comment ce dernier procède à la construction d’une mémoire historique sur la base 
coloniale. L’invite à la mémoire historique passe d’abord par la dénonciation de cette tragédie 
humaine, puis par la promotion des valeurs cultures africaines et le repositionnement de 
l’Afrique par rapport à ce passé douloureux. 
 Mots-clés : Mémoire, Postcolonialisme, Traite Négrière, ressassement, histoire. 
 
Abstract: The slave trade remains a worrying issue in today's societies, as much as it inspires a 
number of writers, such as Florent Sogni Zaou, who has made it the central motif of his 
collection of poems Sanglots pour Loango. In this article, we shall see how the latter proceeds 
to construct a historical memory on the basis of the colonial era. The invitation to this historical 
memory goes first through the denunciation of this human tragedy, then through the promotion 
of African cultural values and the repositioning of Africa in relation to this painful past. 
 
Keywords:  Memory, Postcolonialism, Slave Trade, rehashing, history.  
 
 
 
 

 
Auteur correspondant(e): Rosin Francis Emerson LOEMBA 
 
 

 
 
 
 

pp: 184-195 Vol: 01.… - N°:..01.. / (juillet  2022) Cahiers Africains de 
Rhétorique 

 

841  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Construction mémorielle et dynamique postcoloniale dans Sanglots pour 
Loango de Florent Sogni Zaou 

Memory construction and postcolonial dynamics in Sanglots pour Loango 
by Florent Sogni Zaou 

 
 
 

 
 

 
1 Rosin Francis Emerson LOEMBA 

 

1Université Marien N’Gouabi 

(Congo Brazzaville), Email : 

rosinloemba@gmail.com  

 
1 

Date de réception : 15/05/2022   Date d’acceptation : 27/6/2022     Date de publication : 30/07/2022 
 
Résumé : La Traite Négrière demeure une problématique préoccupante dans les sociétés 
actuelles, autant qu’elle inspire bon nombre d’écrivains à l’instar de Florent Sogni Zaou qui en a 
fait le motif central de son recueil de poèmes Sanglots pour Loango. Dans cet article, il s’agit de 
voir comment ce dernier procède à la construction d’une mémoire historique sur la base 
coloniale. L’invite à la mémoire historique passe d’abord par la dénonciation de cette tragédie 
humaine, puis par la promotion des valeurs cultures africaines et le repositionnement de 
l’Afrique par rapport à ce passé douloureux. 
 Mots-clés : Mémoire, Postcolonialisme, Traite Négrière, ressassement, histoire. 
 
Abstract: The slave trade remains a worrying issue in today's societies, as much as it inspires a 
number of writers, such as Florent Sogni Zaou, who has made it the central motif of his 
collection of poems Sanglots pour Loango. In this article, we shall see how the latter proceeds 
to construct a historical memory on the basis of the colonial era. The invitation to this historical 
memory goes first through the denunciation of this human tragedy, then through the promotion 
of African cultural values and the repositioning of Africa in relation to this painful past. 
 
Keywords:  Memory, Postcolonialism, Slave Trade, rehashing, history.  
 
 
 
 

 
Auteur correspondant(e): Rosin Francis Emerson LOEMBA 
 
 



  
 

Construction mémorielle et dynamique postcoloniale dans Sanglots pour Loango de 
Florent Sogni Zaou 

 

185 

 
 
 
 
 
 
Introduction 
 
       La victimisation des Africains pendant la Traite Négrière et la colonisation a 

pendant longtemps été une problématique préoccupante et très inspirante pour les 

écrivains et artistes. L’engagement de ceux-ci à vouloir dénoncer cette tragédie 

historique a contribué à un éveil communautaire sur les rapports humains et 

l’appropriation par les Africains de leur propre histoire. La prise en compte de cette 

historicité infamante ou de cette dynamique mémorielle sur la dialectique sociale 

(colonies et métropoles, les forces dominatrices, etc.) et la peur d’une mémoire 

écliptique, a conduit à ce qui est communément appelé aujourd’hui « les études 

postcoloniales ». C’est dans ce contexte de réappropriation identitaire et de dénonciation 

des troubles historiques, d’abjection et des traumatismes que s’inscrit Sanglots pour 

Loango (2019) de Florent Sogni Zaou. 

         La construction d’une mémoire postcoloniale dans cet ouvrage du poète congolais 

de l’extrême contemporain passe par une évocation historique de ce que Karim 

Schweadtner (2006) qualifie de « mémoire traumatisante », c’est-à-dire l’inhumanité 

qui découle de certains faits historiques à l’instar de l’esclavage des Noirs durant la 

Traite Négrière. Au-delà de cet aspect historique, le poète dévoile son indignation face à 

une amnésie collective qui aurait pour conséquence la destruction massive des valeurs 

sociales et culturelles qu’incarnait autrefois Loango. Dès lors, qu’est-ce qui participe à 

la construction mémorielle dans Sanglots pour Loango de Florent Sogni Zaou et quels 

en sont les enjeux ?   

Cette interrogation met en exergue à la fois le sens de l’engagement scripturaire 

pour une dynamique mémorielle, et le rapport direct de l’écrivain avec son histoire ou 

sa propre sensibilité devant les problématiques socio-historiques et culturelles. Ce qui 

nous pousse à croire de prime abord que Florent Sogni Zaou procéderait à la 

dénonciation de l’esclavage ainsi que du racisme à l’égard des Noirs, avant d’appeler à 

une prise de conscience de la mémoire historique.  

  
 

Construction mémorielle et dynamique postcoloniale dans Sanglots pour Loango de 
Florent Sogni Zaou 

 

185 

 
 
 
 
 
 
Introduction 
 
       La victimisation des Africains pendant la Traite Négrière et la colonisation a 

pendant longtemps été une problématique préoccupante et très inspirante pour les 

écrivains et artistes. L’engagement de ceux-ci à vouloir dénoncer cette tragédie 

historique a contribué à un éveil communautaire sur les rapports humains et 

l’appropriation par les Africains de leur propre histoire. La prise en compte de cette 

historicité infamante ou de cette dynamique mémorielle sur la dialectique sociale 

(colonies et métropoles, les forces dominatrices, etc.) et la peur d’une mémoire 

écliptique, a conduit à ce qui est communément appelé aujourd’hui « les études 

postcoloniales ». C’est dans ce contexte de réappropriation identitaire et de dénonciation 

des troubles historiques, d’abjection et des traumatismes que s’inscrit Sanglots pour 

Loango (2019) de Florent Sogni Zaou. 

         La construction d’une mémoire postcoloniale dans cet ouvrage du poète congolais 

de l’extrême contemporain passe par une évocation historique de ce que Karim 

Schweadtner (2006) qualifie de « mémoire traumatisante », c’est-à-dire l’inhumanité 

qui découle de certains faits historiques à l’instar de l’esclavage des Noirs durant la 

Traite Négrière. Au-delà de cet aspect historique, le poète dévoile son indignation face à 

une amnésie collective qui aurait pour conséquence la destruction massive des valeurs 

sociales et culturelles qu’incarnait autrefois Loango. Dès lors, qu’est-ce qui participe à 

la construction mémorielle dans Sanglots pour Loango de Florent Sogni Zaou et quels 

en sont les enjeux ?   

Cette interrogation met en exergue à la fois le sens de l’engagement scripturaire 

pour une dynamique mémorielle, et le rapport direct de l’écrivain avec son histoire ou 

sa propre sensibilité devant les problématiques socio-historiques et culturelles. Ce qui 

nous pousse à croire de prime abord que Florent Sogni Zaou procéderait à la 

dénonciation de l’esclavage ainsi que du racisme à l’égard des Noirs, avant d’appeler à 

une prise de conscience de la mémoire historique.  



 
 
 
 

Rosin Francis Emerson LOEMBA 
 

186 

La présente réflexion s’inscrit dans le cadre des études postcoloniales. Elle 

s’appuie pour ainsi dire sur l’approche postcoloniale de Jean-Marc Moura et se répartit 

en une articulation tripartite : un balisage notionnel sur la mémoire en postcolonialisme, 

nous permettra de mieux comprendre les dérives de l’esclavage, avant de postuler un 

conservatisme mémoriel et voir comment le poète appelle à une redynamisation de la 

conscience historique. 

 

1. Mémoire historique en postcolonialisme 

          L’approche postcoloniale est née de l’idée de réhabiliter la mémoire historique en 

rapport avec la victimisation de l’Africain dans le passé, aussi bien en la redéfinition des 

valeurs raciales et humanistes. En effet, plusieurs travaux ont été inspirants dans 

l’élaboration de cette parole vindicative et révoltante sur la quête des identités, la 

défense des peuples minoritaires et la liberté féminine. Il s’agit entre autres de Peau 

noire, masques blancs (1952) de Frantz Fanon, Cahier d'un retour au pays natal (1956) 

d'Aimé Césaire et Portrait du colonisé, précédé du Portrait du colonisateur (1957) 

d'Albert Memmi. Mais de façon concrète, c’est surtout l’œuvre d’Edward Said (1978), 

L'orientalisme, qui sera plus significative de cet engagement sur les identités africaines 

autant qu’à la prise en compte de l’histoire alarmante et tantôt falsifiée de l’Afrique. 

Pour Cynthia Lévesque (2006, p.2), « le postcolonialisme se veut donc un mouvement 

socioculturel contestataire relativement récent qui favorise l'actuelle émergence d'une 

foule de recherches multidisciplinaires, concernant tant la sociologie, la littérature et 

l'histoire que la psychanalyse et les sciences politiques ». Il s’agit précisément d’une 

démarche analytique, s’appuyant sur l’interdisciplinarité, dans l’optique de mettre en 

valeur la restructuration des idéologies postcoloniales. C’est dans cet ordre d’idées 

qu’Obed Nkunzimana (2003, p.66) estime :  

Le postcolonialisme, en tant que concept théorique et critique, est l'ensemble de 
pratiques discursives et déconstructives qui articulent la nature, la fonction, et le 
fonctionnement des stratégies de résistance aux idéologies (néo)-colonialistes aussi bien 
dans leurs manifestations formelles et historiques que dans la subtilité et la ténacité de 
leurs effets asservissants [... ].  
 
Tout cela participe à ce que l’on peut appeler les « études postcoloniales », 

reposant sur le fait colonial et ses nombreuses répercussions. De ce fait, « de manière 

très stimulante, les études postcoloniales proposent une décolonisation conceptuelle 

 
 
 
 

Rosin Francis Emerson LOEMBA 
 

186 

La présente réflexion s’inscrit dans le cadre des études postcoloniales. Elle 

s’appuie pour ainsi dire sur l’approche postcoloniale de Jean-Marc Moura et se répartit 

en une articulation tripartite : un balisage notionnel sur la mémoire en postcolonialisme, 

nous permettra de mieux comprendre les dérives de l’esclavage, avant de postuler un 

conservatisme mémoriel et voir comment le poète appelle à une redynamisation de la 

conscience historique. 

 

1. Mémoire historique en postcolonialisme 

          L’approche postcoloniale est née de l’idée de réhabiliter la mémoire historique en 

rapport avec la victimisation de l’Africain dans le passé, aussi bien en la redéfinition des 

valeurs raciales et humanistes. En effet, plusieurs travaux ont été inspirants dans 

l’élaboration de cette parole vindicative et révoltante sur la quête des identités, la 

défense des peuples minoritaires et la liberté féminine. Il s’agit entre autres de Peau 

noire, masques blancs (1952) de Frantz Fanon, Cahier d'un retour au pays natal (1956) 

d'Aimé Césaire et Portrait du colonisé, précédé du Portrait du colonisateur (1957) 

d'Albert Memmi. Mais de façon concrète, c’est surtout l’œuvre d’Edward Said (1978), 

L'orientalisme, qui sera plus significative de cet engagement sur les identités africaines 

autant qu’à la prise en compte de l’histoire alarmante et tantôt falsifiée de l’Afrique. 

Pour Cynthia Lévesque (2006, p.2), « le postcolonialisme se veut donc un mouvement 

socioculturel contestataire relativement récent qui favorise l'actuelle émergence d'une 

foule de recherches multidisciplinaires, concernant tant la sociologie, la littérature et 

l'histoire que la psychanalyse et les sciences politiques ». Il s’agit précisément d’une 

démarche analytique, s’appuyant sur l’interdisciplinarité, dans l’optique de mettre en 

valeur la restructuration des idéologies postcoloniales. C’est dans cet ordre d’idées 

qu’Obed Nkunzimana (2003, p.66) estime :  

Le postcolonialisme, en tant que concept théorique et critique, est l'ensemble de 
pratiques discursives et déconstructives qui articulent la nature, la fonction, et le 
fonctionnement des stratégies de résistance aux idéologies (néo)-colonialistes aussi bien 
dans leurs manifestations formelles et historiques que dans la subtilité et la ténacité de 
leurs effets asservissants [... ].  
 
Tout cela participe à ce que l’on peut appeler les « études postcoloniales », 

reposant sur le fait colonial et ses nombreuses répercussions. De ce fait, « de manière 

très stimulante, les études postcoloniales proposent une décolonisation conceptuelle 



  
 

Construction mémorielle et dynamique postcoloniale dans Sanglots pour Loango de 
Florent Sogni Zaou 

 

187 

opératoire pour comprendre les rapports sociaux et le pouvoir » (E. Verdal, p.2). La 

décolonisation ici passe par une construction mémorielle qui témoigne d’une 

imprégnation historique ou de la réécriture de l’historiographie africaine comme c’est le 

cas de la Traite négrière. Cette problématique du postcolonialisme est à saisir dans la 

victimisation de l’Africain et toute forme de violence dont il est victime. C’est avec 

raison que Marie Carrière (2012, p.51) affirme : « le postcolonialisme désigne tout 

d’abord une histoire ainsi qu’une politique d’oppression violente ». Il est question de se 

saisir  de cette histoire, d’en maitriser les failles et d’en proposer les éléments d’une 

possible réécriture.   

L’objet de la présente réflexion est de voir comment Sanglots pour Loango 

consacre le poète congolais à une esthétique de la mémoire plurielle, à l’ancrage 

historique, autant qu’à la redéfinition de « l’âme noire » par rapport aux conspirations 

historiques et surtout à l’amnésie collective. À cet effet, « l’écriture, à la recherche des 

traces du passé, parcourt des lieux de mémoire, imaginaires ou réels, sillonne les zones 

les plus sombres pour révéler le passé oublié » (J. Semujanga, p.17). C’est surtout dans 

une perspective de réel conservatisme que se donne à nous cette poésie de Florent Sogni 

Zaou. Le renouvellement de cette mémoire postcoloniale sur l’esclavage est plus qu’une 

démarche salutaire de l’écrivain afin que la postérité se saisisse de cette historicité. La  

prédominance de l’histoire au cœur de l’œuvre poétique prouve la sensibilité du poète 

face à un devoir de mémoire à la fois personnelle et collective. La poésie de Florent 

Sogni Zaou se définit premièrement par ce devoir de mémoire historique et dénonce 

l’esclavage à la fois physique et mental. 

 

2. L’esclavage des Noirs ou la tragédie humaine 

          La Traite Négrière demeure une période douloureuse pour les Africains, autant 

qu’elle désigne véritablement une période de destruction ontologique et d’inégalités 

meurtrières intenses. Cette phase de totale déshumanisation a eu des répercussions 

néfastes sur le continent africain, tant pour les Africains déportés (les Noirs américains 

par exemple), qui subissent non seulement des tribulations de l’histoire (puisqu’arrachés 

à leurs parents et vendus comme esclaves), mais aussi des injustices sociales liées à la 

race. Il s’agit de mener des réflexions sur la question identitaire en crise, des 

dominations atroces et aux meurtres qui font partie des répercussions de cette tragédie 

  
 

Construction mémorielle et dynamique postcoloniale dans Sanglots pour Loango de 
Florent Sogni Zaou 

 

187 

opératoire pour comprendre les rapports sociaux et le pouvoir » (E. Verdal, p.2). La 

décolonisation ici passe par une construction mémorielle qui témoigne d’une 

imprégnation historique ou de la réécriture de l’historiographie africaine comme c’est le 

cas de la Traite négrière. Cette problématique du postcolonialisme est à saisir dans la 

victimisation de l’Africain et toute forme de violence dont il est victime. C’est avec 

raison que Marie Carrière (2012, p.51) affirme : « le postcolonialisme désigne tout 

d’abord une histoire ainsi qu’une politique d’oppression violente ». Il est question de se 

saisir  de cette histoire, d’en maitriser les failles et d’en proposer les éléments d’une 

possible réécriture.   

L’objet de la présente réflexion est de voir comment Sanglots pour Loango 

consacre le poète congolais à une esthétique de la mémoire plurielle, à l’ancrage 

historique, autant qu’à la redéfinition de « l’âme noire » par rapport aux conspirations 

historiques et surtout à l’amnésie collective. À cet effet, « l’écriture, à la recherche des 

traces du passé, parcourt des lieux de mémoire, imaginaires ou réels, sillonne les zones 

les plus sombres pour révéler le passé oublié » (J. Semujanga, p.17). C’est surtout dans 

une perspective de réel conservatisme que se donne à nous cette poésie de Florent Sogni 

Zaou. Le renouvellement de cette mémoire postcoloniale sur l’esclavage est plus qu’une 

démarche salutaire de l’écrivain afin que la postérité se saisisse de cette historicité. La  

prédominance de l’histoire au cœur de l’œuvre poétique prouve la sensibilité du poète 

face à un devoir de mémoire à la fois personnelle et collective. La poésie de Florent 

Sogni Zaou se définit premièrement par ce devoir de mémoire historique et dénonce 

l’esclavage à la fois physique et mental. 

 

2. L’esclavage des Noirs ou la tragédie humaine 

          La Traite Négrière demeure une période douloureuse pour les Africains, autant 

qu’elle désigne véritablement une période de destruction ontologique et d’inégalités 

meurtrières intenses. Cette phase de totale déshumanisation a eu des répercussions 

néfastes sur le continent africain, tant pour les Africains déportés (les Noirs américains 

par exemple), qui subissent non seulement des tribulations de l’histoire (puisqu’arrachés 

à leurs parents et vendus comme esclaves), mais aussi des injustices sociales liées à la 

race. Il s’agit de mener des réflexions sur la question identitaire en crise, des 

dominations atroces et aux meurtres qui font partie des répercussions de cette tragédie 



 
 
 
 

Rosin Francis Emerson LOEMBA 
 

188 

historique. C’est une problématique qui n’a pas seulement intéressé les historiens mais 

aussi des écrivains de tous bords, afin de restructurer cette parole originelle. Ce n’est 

pas que la figure de Florent Sogni Zaou serait précurseur dans l’évocation de ce tragique 

existentiel africain dans le contexte des littératures francophones en général et de la 

littérature congolaise en particulier. C’est plutôt l’accent particulier qu’il y met, en 

consacrant entièrement son ouvrage à cette thématique de la Traite négrière et de ses 

corollaires, tout en affichant son indignation. 

La poésie de Florent Sogni Zaou est très réaliste dans ce sens, et sa contribution 

à la construction d’une dynamique mémorielle permet de saisir les enjeux de toute 

écriture ou de toute littérature en dépit des frémissements temporels et de la fragilité 

sociale. De bout en bout du texte s’élabore un discours sur la mémoire historique 

comme nous pouvons le découvrir à travers les intitulés des poèmes ci-après : « après le 

passage de ces hommes », « Bateaux maudits », « le sommet des vagues », « L’agonie 

de Loango », « Loango est mort », « Loango, le pays de ma mère », « La nuit est 

tombée sur Loango », « Colère de Loango », « La mer sous les pieds », « La nuit 

descend sur Loango », « le fond de la mer, béant » et « La mer a avalé le silence ». Le 

vocable dominant ici  est celui de « Loango » que nous découvrons dès le titre principal 

de l’ouvrage. La désignation géographique de Loango regorge des significations 

multiples et donne sens à une idéologie, une réalité historique et à des lieux de la 

mémoire mondiale qui laissent perplexe le poète. La métaphore du titre renvoie à 

l’évocation de l’esclavage dans la mesure où Loango a été considéré comme le lieu de 

déportation des esclaves, et plusieurs éléments historiques y demeurent encore. 

Ressasser la mémoire revient à prendre conscience de cette réalité tragique de 

l’esclavage sur le destin des Noirs. Florent Sogni Zaou est bien conscient de 

l’appropriation du fait historique dans la construction des identités, surtout qu’il s’agit 

principalement dans cette évocation de promouvoir les valeurs égalitaires, libertaires, 

humanistes, transfrontalières et multiraciales. Ce qui frappe d’emblée, c’est la part belle 

qu’il fait à la déportation des négriers : 
Depuis l’embouchure 
Du fleuve et de la mer 
Les voilà 
Ces négriers noirs 
Loin des torchères de Loango (S.L., p.22). 
 

 
 
 
 

Rosin Francis Emerson LOEMBA 
 

188 

historique. C’est une problématique qui n’a pas seulement intéressé les historiens mais 

aussi des écrivains de tous bords, afin de restructurer cette parole originelle. Ce n’est 

pas que la figure de Florent Sogni Zaou serait précurseur dans l’évocation de ce tragique 

existentiel africain dans le contexte des littératures francophones en général et de la 

littérature congolaise en particulier. C’est plutôt l’accent particulier qu’il y met, en 

consacrant entièrement son ouvrage à cette thématique de la Traite négrière et de ses 

corollaires, tout en affichant son indignation. 

La poésie de Florent Sogni Zaou est très réaliste dans ce sens, et sa contribution 

à la construction d’une dynamique mémorielle permet de saisir les enjeux de toute 

écriture ou de toute littérature en dépit des frémissements temporels et de la fragilité 

sociale. De bout en bout du texte s’élabore un discours sur la mémoire historique 

comme nous pouvons le découvrir à travers les intitulés des poèmes ci-après : « après le 

passage de ces hommes », « Bateaux maudits », « le sommet des vagues », « L’agonie 

de Loango », « Loango est mort », « Loango, le pays de ma mère », « La nuit est 

tombée sur Loango », « Colère de Loango », « La mer sous les pieds », « La nuit 

descend sur Loango », « le fond de la mer, béant » et « La mer a avalé le silence ». Le 

vocable dominant ici  est celui de « Loango » que nous découvrons dès le titre principal 

de l’ouvrage. La désignation géographique de Loango regorge des significations 

multiples et donne sens à une idéologie, une réalité historique et à des lieux de la 

mémoire mondiale qui laissent perplexe le poète. La métaphore du titre renvoie à 

l’évocation de l’esclavage dans la mesure où Loango a été considéré comme le lieu de 

déportation des esclaves, et plusieurs éléments historiques y demeurent encore. 

Ressasser la mémoire revient à prendre conscience de cette réalité tragique de 

l’esclavage sur le destin des Noirs. Florent Sogni Zaou est bien conscient de 

l’appropriation du fait historique dans la construction des identités, surtout qu’il s’agit 

principalement dans cette évocation de promouvoir les valeurs égalitaires, libertaires, 

humanistes, transfrontalières et multiraciales. Ce qui frappe d’emblée, c’est la part belle 

qu’il fait à la déportation des négriers : 
Depuis l’embouchure 
Du fleuve et de la mer 
Les voilà 
Ces négriers noirs 
Loin des torchères de Loango (S.L., p.22). 
 



  
 

Construction mémorielle et dynamique postcoloniale dans Sanglots pour Loango de 
Florent Sogni Zaou 

 

189 

La déportation pour une destination inconnue expose l’esclave à un malaise 

existentiel, de surcroit il est arraché de son environnement initial et de toute affection 

filiale. Son sort, c’est d’être dépourvu de tout, et de n’avoir aucune idée du voyage qu’il 

effectue. C’est pourquoi le poète qualifie les bateaux à bord desquels les esclaves  

effectuèrent le voyage de « maudits », car certains y trouveront la mort sans arriver à 

destination. Ainsi, le voyage incertain devient une « descente aux enfers », puisque la 

mer sera considérée comme la métaphore même de la mort. À ce moment, Florent Sogni 

Zaou s’inscrit dans le même contexte que Jean-Baptiste Tati Loutard dans la 

considération qu’il a de la mer en rapport avec l’esclavage. Ce dernier écrit (1968, 

p.25) : « La mer n’est plus notre tombe / C’est notre sarcophage antique ». Ce qui en 

revanche illustre cette conservation de la mémoire collective sur tous les plans. 

La situation du voyage désamorce le lien filial, c’est-à-dire que les parents des 

esclaves sont plus que désemparés face ce départ forcé et arbitraire. Ils se rendent 

effectivement compte de l’incertitude d’un tel voyage vers l’inconnu. Le poète affirme 

sans cesse : « Les miens sont partis pour un voyage sans retour » (S.L., p.33). Le 

« voyage sans retour » traduit l’idée de la mort, car ces esclaves sont pour la plupart 

victimes de la torture et de la violence morbide. La description de ce périple rend de 

plus en plus éplorée l’entité féminine, incertaine et incapable devant ces faits étranges : 

« Sur le ravage / Les femmes en pleurs /Attendent des visages qu’elles ne reverront 

plus » (S.L., p.23). L’attente justifie le désarroi et l’affliction totale qui les habitent pour 

toujours. C’est aussi une manière pour le poète d’évoquer le côté affectif et soucieux de 

la femme devant une circonstance aussi inconcevable. L’évocation des femmes traduit 

significativement l’affection filiale devant cet exil forcé. Tout porte à croire qu’en dépit 

de cette assistance, aucun n’espoir de retour n’est permis, et cela se fait sentir au travers 

des larmes qu’elles font couler. À ce moment, sans pourtant évoquer le viol dont elles 

auraient été victimes, le poète montre à quel point l’esclavage a  eu des répercussions 

sur le plan psychologique et démographique.  

Nous remarquons un champ lexical important de l’élément liquide, non 

seulement par l’évocation de la mer comme lieu de déportation (notamment avec des 

« bateaux maudits »), mais aussi des larmes. Des larmes comme l’expression du trouble 

moral et de l’inoffensivité de ceux qui assistent au départ des leurs (« Les femmes en 

pleurs » (p.23), « En fleurs / Sanglote la piste des caravanes » (p.32)).  

  
 

Construction mémorielle et dynamique postcoloniale dans Sanglots pour Loango de 
Florent Sogni Zaou 

 

189 

La déportation pour une destination inconnue expose l’esclave à un malaise 

existentiel, de surcroit il est arraché de son environnement initial et de toute affection 

filiale. Son sort, c’est d’être dépourvu de tout, et de n’avoir aucune idée du voyage qu’il 

effectue. C’est pourquoi le poète qualifie les bateaux à bord desquels les esclaves  

effectuèrent le voyage de « maudits », car certains y trouveront la mort sans arriver à 

destination. Ainsi, le voyage incertain devient une « descente aux enfers », puisque la 

mer sera considérée comme la métaphore même de la mort. À ce moment, Florent Sogni 

Zaou s’inscrit dans le même contexte que Jean-Baptiste Tati Loutard dans la 

considération qu’il a de la mer en rapport avec l’esclavage. Ce dernier écrit (1968, 

p.25) : « La mer n’est plus notre tombe / C’est notre sarcophage antique ». Ce qui en 

revanche illustre cette conservation de la mémoire collective sur tous les plans. 

La situation du voyage désamorce le lien filial, c’est-à-dire que les parents des 

esclaves sont plus que désemparés face ce départ forcé et arbitraire. Ils se rendent 

effectivement compte de l’incertitude d’un tel voyage vers l’inconnu. Le poète affirme 

sans cesse : « Les miens sont partis pour un voyage sans retour » (S.L., p.33). Le 

« voyage sans retour » traduit l’idée de la mort, car ces esclaves sont pour la plupart 

victimes de la torture et de la violence morbide. La description de ce périple rend de 

plus en plus éplorée l’entité féminine, incertaine et incapable devant ces faits étranges : 

« Sur le ravage / Les femmes en pleurs /Attendent des visages qu’elles ne reverront 

plus » (S.L., p.23). L’attente justifie le désarroi et l’affliction totale qui les habitent pour 

toujours. C’est aussi une manière pour le poète d’évoquer le côté affectif et soucieux de 

la femme devant une circonstance aussi inconcevable. L’évocation des femmes traduit 

significativement l’affection filiale devant cet exil forcé. Tout porte à croire qu’en dépit 

de cette assistance, aucun n’espoir de retour n’est permis, et cela se fait sentir au travers 

des larmes qu’elles font couler. À ce moment, sans pourtant évoquer le viol dont elles 

auraient été victimes, le poète montre à quel point l’esclavage a  eu des répercussions 

sur le plan psychologique et démographique.  

Nous remarquons un champ lexical important de l’élément liquide, non 

seulement par l’évocation de la mer comme lieu de déportation (notamment avec des 

« bateaux maudits »), mais aussi des larmes. Des larmes comme l’expression du trouble 

moral et de l’inoffensivité de ceux qui assistent au départ des leurs (« Les femmes en 

pleurs » (p.23), « En fleurs / Sanglote la piste des caravanes » (p.32)).  



 
 
 
 

Rosin Francis Emerson LOEMBA 
 

190 

Par ailleurs, le poète mêle à cette évocation de la déportation des esclaves des 

métaphores végétales pour décrire ce spectacle douloureux: « Les bambous psalmodient 

des prières » (p.32), « [les]Manguiers fourbus / Courbés sous l’orage » (p.32), « Les 

manguiers rendent témoignage » (p.63). Cette poétique végétale renvoie à une forme 

d’immortalisation et de transfert culturel et historique à la postérité. Les arbres évoqués 

dans la quasi totalité des poèmes marquent un saut mémoriel pour la postérité, question 

de réactualiser la pensée historique. Ce sont des repères historiques importants dont le 

poète regrette tantôt la disparition et la menace surtout de la fébrilité d’une mémoire par 

rapport aux espaces constitutifs de ce « commerce des Noirs ». Ces « bambous » et 

« manguiers » sont ainsi « du passage au vent / Témoins des siècles/ Et de l’histoire » 

(p.63). En effet, comme affirme le poète : « [Ils] rendent témoignage / De leur vérité / 

Ils ont vu passer / Des milliers d’hommes / Sans rêves » (p.63). Partant de ce discours 

écopoétique, le poète marque son indignation dès lors qu’il se rend compte de la perte 

mémorielle des valeurs culturelles de Loango. Ce qui veut dire que les repères 

historiques sont  en destruction massive, d’où l’idée même du titre : la plainte. Ce qui 

traduit un cri d’alarme devant l’action corrosive des stigmates de cette mémoire 

collective. 

Dans cette évocation des « enfants […] mangés par la mer », c’est-à-dire les 

esclaves qui succombent en plein voyage, Florent Sogni Zaou n’hésite pas également  à 

dévoiler son attachement aux figures traditionnelles. La figure du père traverse 

largement sa poésie, au point d’incarner les valeurs ancestrales autour desquelles gravite 

cette pensée sur Loango. Il parle ainsi de la mort, non seulement des esclaves tout au 

long du trajet, mais aussi de celle des figures traditionnelles censées incarner la culture 

singulière des ressortissants de Loango. Cette dimension de la parole traditionnelle est 

aussi perçue dans son premier recueil de poèmes. Il écrit : 

La mort est entrée dans la maison de mon père 
Par effraction 
Pour voler l’âme de mes aïeux 
Sur la baie de Loango (Vumuk ! Ma part de souffle, p.33) 
 
L’évocation de la disparition des « aïeux » explicite cette destruction de la 

mémoire. L’évocation de Loango est liée à celle des ancêtres protecteurs et gardiens de 

la tradition, ceux-là qui ont vécu cet esclavage. Par contre, certains sites demeurent 

 
 
 
 

Rosin Francis Emerson LOEMBA 
 

190 

Par ailleurs, le poète mêle à cette évocation de la déportation des esclaves des 

métaphores végétales pour décrire ce spectacle douloureux: « Les bambous psalmodient 

des prières » (p.32), « [les]Manguiers fourbus / Courbés sous l’orage » (p.32), « Les 

manguiers rendent témoignage » (p.63). Cette poétique végétale renvoie à une forme 

d’immortalisation et de transfert culturel et historique à la postérité. Les arbres évoqués 

dans la quasi totalité des poèmes marquent un saut mémoriel pour la postérité, question 

de réactualiser la pensée historique. Ce sont des repères historiques importants dont le 

poète regrette tantôt la disparition et la menace surtout de la fébrilité d’une mémoire par 

rapport aux espaces constitutifs de ce « commerce des Noirs ». Ces « bambous » et 

« manguiers » sont ainsi « du passage au vent / Témoins des siècles/ Et de l’histoire » 

(p.63). En effet, comme affirme le poète : « [Ils] rendent témoignage / De leur vérité / 

Ils ont vu passer / Des milliers d’hommes / Sans rêves » (p.63). Partant de ce discours 

écopoétique, le poète marque son indignation dès lors qu’il se rend compte de la perte 

mémorielle des valeurs culturelles de Loango. Ce qui veut dire que les repères 

historiques sont  en destruction massive, d’où l’idée même du titre : la plainte. Ce qui 

traduit un cri d’alarme devant l’action corrosive des stigmates de cette mémoire 

collective. 

Dans cette évocation des « enfants […] mangés par la mer », c’est-à-dire les 

esclaves qui succombent en plein voyage, Florent Sogni Zaou n’hésite pas également  à 

dévoiler son attachement aux figures traditionnelles. La figure du père traverse 

largement sa poésie, au point d’incarner les valeurs ancestrales autour desquelles gravite 

cette pensée sur Loango. Il parle ainsi de la mort, non seulement des esclaves tout au 

long du trajet, mais aussi de celle des figures traditionnelles censées incarner la culture 

singulière des ressortissants de Loango. Cette dimension de la parole traditionnelle est 

aussi perçue dans son premier recueil de poèmes. Il écrit : 

La mort est entrée dans la maison de mon père 
Par effraction 
Pour voler l’âme de mes aïeux 
Sur la baie de Loango (Vumuk ! Ma part de souffle, p.33) 
 
L’évocation de la disparition des « aïeux » explicite cette destruction de la 

mémoire. L’évocation de Loango est liée à celle des ancêtres protecteurs et gardiens de 

la tradition, ceux-là qui ont vécu cet esclavage. Par contre, certains sites demeurent 



  
 

Construction mémorielle et dynamique postcoloniale dans Sanglots pour Loango de 
Florent Sogni Zaou 

 

191 

révélateurs de cette histoire tragique, il s’agit pour le poète de procéder à la 

conservation de la mémoire.  

   
3. Le conservatisme mémoriel ou le refus d’une amnésie collective 
 

        En réalité, Sanglots pour Loango se donne à lire − partant de cette élaboration 

critique sur l’esclavage − comme une réinvention de la mémoire portant sur 

l’imagination et le devoir historique. Le caractère imaginatif ici, est transcendé par les 

faits historiques, c’est-à-dire le convoi des composantes de la réalité historique qui 

devra interpeller l’Africain sur sa définition de l’avenir par rapport à son passé 

douloureux. Le ressassement de la mémoire est très probant dans ce livre à telle 

enseigne qu’il prend le dessus sur l’imagination poétique. La conjonction imagination-

mémoire facilite la désignation de ce choc historique. C’est dire que le poète essaie plus 

ou moins de revisiter ce passé et pose les bases rationnelles et logiques de son 

interprétation. 

Le choix de cette thématique portant sur le passé historique intègre un 

engagement poétique ou littéraire qui fait que le poète participe à la construction 

historique, tant il nous interpelle sur notre rapport à l’histoire et aux répercussions de 

l’esclavage des Noirs dans le monde. Il y a là une forme d’engagement littéraire qui 

corrobore l’idée d’une prise de conscience collective. Parlant d’un tel engagement, 

Emmanuel Bouju (2005, p.23) estime : 

S’engager, c’est toujours parler et penser avec le langage commun […] S’engager, c’est 
agir sans attendre de s’être délivré de ses passions […] S’engager, c’est d’une certaine 
façon renoncer à ce qui est sans doute un fantasme, du point de vue de l’existence de 
l’homme : celui de se dire qu’il faut d’abord se dégager de certaines entraves pour 
commencer à agir […]. 
Le mérite du poète dans cette œuvre, c’est de s’intéresser à une thématique 

historique qui appelle à une construction de la mémoire historique, puisque depuis un 

certain temps, la problématique de l’esclavage semble de plus en plus intéresser les 

penseurs dans le monde, dans une dynamique relationnelle entre les continents, entre les 

races ou les cultures. Cependant, la préoccupation de l’auteur n’est pas seulement 

d’évoquer l’histoire mais aussi de définir une prospective par rapport à celle-ci, 

notamment la quête progressiste de l’Africain dans la saisie des condamnations 

historiques. Tout est lié dans cette évocation historique, tant le poète cherche à rendre 

compte des éléments constitutifs de ce commerce des esclaves partant du rivage 

  
 

Construction mémorielle et dynamique postcoloniale dans Sanglots pour Loango de 
Florent Sogni Zaou 

 

191 

révélateurs de cette histoire tragique, il s’agit pour le poète de procéder à la 

conservation de la mémoire.  

   
3. Le conservatisme mémoriel ou le refus d’une amnésie collective 
 

        En réalité, Sanglots pour Loango se donne à lire − partant de cette élaboration 

critique sur l’esclavage − comme une réinvention de la mémoire portant sur 

l’imagination et le devoir historique. Le caractère imaginatif ici, est transcendé par les 

faits historiques, c’est-à-dire le convoi des composantes de la réalité historique qui 

devra interpeller l’Africain sur sa définition de l’avenir par rapport à son passé 

douloureux. Le ressassement de la mémoire est très probant dans ce livre à telle 

enseigne qu’il prend le dessus sur l’imagination poétique. La conjonction imagination-

mémoire facilite la désignation de ce choc historique. C’est dire que le poète essaie plus 

ou moins de revisiter ce passé et pose les bases rationnelles et logiques de son 

interprétation. 

Le choix de cette thématique portant sur le passé historique intègre un 

engagement poétique ou littéraire qui fait que le poète participe à la construction 

historique, tant il nous interpelle sur notre rapport à l’histoire et aux répercussions de 

l’esclavage des Noirs dans le monde. Il y a là une forme d’engagement littéraire qui 

corrobore l’idée d’une prise de conscience collective. Parlant d’un tel engagement, 

Emmanuel Bouju (2005, p.23) estime : 

S’engager, c’est toujours parler et penser avec le langage commun […] S’engager, c’est 
agir sans attendre de s’être délivré de ses passions […] S’engager, c’est d’une certaine 
façon renoncer à ce qui est sans doute un fantasme, du point de vue de l’existence de 
l’homme : celui de se dire qu’il faut d’abord se dégager de certaines entraves pour 
commencer à agir […]. 
Le mérite du poète dans cette œuvre, c’est de s’intéresser à une thématique 

historique qui appelle à une construction de la mémoire historique, puisque depuis un 

certain temps, la problématique de l’esclavage semble de plus en plus intéresser les 

penseurs dans le monde, dans une dynamique relationnelle entre les continents, entre les 

races ou les cultures. Cependant, la préoccupation de l’auteur n’est pas seulement 

d’évoquer l’histoire mais aussi de définir une prospective par rapport à celle-ci, 

notamment la quête progressiste de l’Africain dans la saisie des condamnations 

historiques. Tout est lié dans cette évocation historique, tant le poète cherche à rendre 

compte des éléments constitutifs de ce commerce des esclaves partant du rivage 



 
 
 
 

Rosin Francis Emerson LOEMBA 
 

192 

d’embarquement à la dangerosité du voyage vers l’inconnu. En effet, le poète décrit 

avec force l’espace-temps de cette historicité. Ce qui fait que les termes comme : 

« l’embouchure », « piste des caravanes », « bambous », « manguiers fourbus », 

« bateaux », « mer » et « océan » reviennent tout au long du recueil de poèmes. Nous 

comprenons qu’à la volonté de rappeler l’histoire s’ajoute celle d’évoquer les éléments 

constitutifs de cette histoire, donc le cadre et le discours particulier de l’esclavage. Paul 

Ricœur (2000, p.52) pose ce problème du rapport entre le temps (l’histoire) et le lieu en 

ces termes :  
 

Les lieux les plus mémorables ne sembleraient pas capables d’exercer leur fonction de  
mémorial s’ils n’étaient pas aussi des sites  notables  au point  d’intersection du paysage  
et de la géographie. Les lieux de mémoire seraient-ils les gardiens de la mémoire 
personnelle ou collective s’ils ne demeuraient à leur place au double sens du lieu et du 
site ?  
 
Florent Sogni Zaou s’inscrit, comme nous l’avons affirmé supra, dans le cadre 

de cette mémoire collective au sujet justement de l’esclavage et de ses nombreuses 

répercussions. Le discours végétal abondamment évoqué dans le texte renvoie à une 

localisation géographique ou environnementale, tant la piste des caravanes et toutes 

métaphores liées à cette déportation inscrivent directement le lecteur dans cette situation 

de l’esclavage des Noirs. 

Le cadre géographique de Loango participe de cette conjonction histoire et lieu 

historique. Le poète affirme avec force son désir d’enracinement. Il écrit : « je 

m’accroche aux chaînes de l’histoire / Le vent de l’histoire n’effacera pas Loango » 

(p.32). Il faut entendre par là, sa volonté indélébile et restauratrice de ses valeurs 

ancestrales. Toujours dans cette optique, le poète se remémore de sa propre enfance, des 

merveilles de Loango, vantées par ses parents et son attachement indestructible à la terre 

de ses ancêtres : 
Loango je me souviens  
Ma mère me l’a dit 
Loango je me souviens 
Loango c’était autrefois citadelle 
De la grâce et du sourire (S.L., p.36) 
 
Voilà la preuve que le poète considère les lieux historiques comme les gardiens 

de cette mémoire collective. En réalité, la prosopopée n’a de sens ici que dans cette 

 
 
 
 

Rosin Francis Emerson LOEMBA 
 

192 

d’embarquement à la dangerosité du voyage vers l’inconnu. En effet, le poète décrit 

avec force l’espace-temps de cette historicité. Ce qui fait que les termes comme : 

« l’embouchure », « piste des caravanes », « bambous », « manguiers fourbus », 

« bateaux », « mer » et « océan » reviennent tout au long du recueil de poèmes. Nous 

comprenons qu’à la volonté de rappeler l’histoire s’ajoute celle d’évoquer les éléments 

constitutifs de cette histoire, donc le cadre et le discours particulier de l’esclavage. Paul 

Ricœur (2000, p.52) pose ce problème du rapport entre le temps (l’histoire) et le lieu en 

ces termes :  
 

Les lieux les plus mémorables ne sembleraient pas capables d’exercer leur fonction de  
mémorial s’ils n’étaient pas aussi des sites  notables  au point  d’intersection du paysage  
et de la géographie. Les lieux de mémoire seraient-ils les gardiens de la mémoire 
personnelle ou collective s’ils ne demeuraient à leur place au double sens du lieu et du 
site ?  
 
Florent Sogni Zaou s’inscrit, comme nous l’avons affirmé supra, dans le cadre 

de cette mémoire collective au sujet justement de l’esclavage et de ses nombreuses 

répercussions. Le discours végétal abondamment évoqué dans le texte renvoie à une 

localisation géographique ou environnementale, tant la piste des caravanes et toutes 

métaphores liées à cette déportation inscrivent directement le lecteur dans cette situation 

de l’esclavage des Noirs. 

Le cadre géographique de Loango participe de cette conjonction histoire et lieu 

historique. Le poète affirme avec force son désir d’enracinement. Il écrit : « je 

m’accroche aux chaînes de l’histoire / Le vent de l’histoire n’effacera pas Loango » 

(p.32). Il faut entendre par là, sa volonté indélébile et restauratrice de ses valeurs 

ancestrales. Toujours dans cette optique, le poète se remémore de sa propre enfance, des 

merveilles de Loango, vantées par ses parents et son attachement indestructible à la terre 

de ses ancêtres : 
Loango je me souviens  
Ma mère me l’a dit 
Loango je me souviens 
Loango c’était autrefois citadelle 
De la grâce et du sourire (S.L., p.36) 
 
Voilà la preuve que le poète considère les lieux historiques comme les gardiens 

de cette mémoire collective. En réalité, la prosopopée n’a de sens ici que dans cette 



  
 

Construction mémorielle et dynamique postcoloniale dans Sanglots pour Loango de 
Florent Sogni Zaou 

 

193 

dimension initiatique à travers laquelle le poète se considère en relation avec la terre de 

ses ancêtres. Il convient de dire également que dans cette évocation mémorielle, il n’est 

plus question, comme nous l’avons vu dans les pages précédentes, de la question de 

l’esclavage comme telle, mais plutôt d’une remémoration qui, à la fois, marque la 

consternation face aux mutations culturelles que subit Loango, considéré « autrefois 

citadelle / De la grâce et du sourire ». C’est croire que Florent Sogni Zaou revendique 

aussi son identité traditionnelle et rappelle la force culturelle de ce lieu historique. Le 

sentiment de nostalgie et d’indignation qu’il témoigne à travers ces vers, est loin de le 

désorienter par rapport à ses origines. Car il déclare : « Les vents n’ont point suffi/ Pour 

imposer à ma mère le silence/ La marche sous les pas de l’oubli » (p.51). La parole 

poétique n’a de sens évidemment que dans cet engagement à la fois historique et 

culturel. Le refus de tendre vers l’oubli, est ce qui caractérise entièrement le poète. Il se 

dégage d’une telle poétique, l’idée d’un conservatisme mémoriel de l’histoire africaine 

et un positionnement réaliste plutôt qu’indécis et pessimiste sur la cause coloniale. C’est 

avec raison que Kodio Attikpoé (2008, p.153) écrit :  

Beaucoup d’Africains sont sans doute en proie à une profonde aliénation culturelle et 
mentale qu’on ne pourrait expliquer que par un manque de conscience historique. En 
effet, c’est l’idéologie coloniale qui a œuvré à la destruction de la mémoire historique 
africaine. Aussi, est-il devenu impératif de reconstruire cette mémoire.  
L’évocation historique est certes dominante dans Sanglots pour Loango de 

Florent Sogni Zaou, cependant, il convient de souligner qu’il s’agit aussi de baliser les 

chemins de l’optimisme. Sa démarche poétique est aussi liée à un renouvellement des 

consciences. Au-delà de cette peinture des réalités sombres de l’esclave, la déportation, 

le voyage incertain des esclaves et la mort, nous retrouvons également un optimisme qui 

se traduit par un repositionnement du sujet Africain face à cette histoire tragique. La 

problématique que développe le poète serait l’affirmation de soi au-delà des stéréotypes 

dévalorisants, aussi bien dans la quête des valeurs et la participation historique des 

Africains à l’évolution du monde. Quand il écrit : « Je ne pleure plus / Sur la ligne de 

l’océan / À longueur de journées je danse » (S.L., p.61), ce n’est pas pour exprimer une 

forme de naïveté ou d’effacer l’histoire. Il est plutôt conscient des enjeux de cette 

histoire dans la construction des sociétés, il faut plutôt s’en saisir et projeter l’avenir sur 

des nouvelles bases. C’est là l’occasion de réfléchir sur la position de certains 

panafricanistes sur le sort historique de l’Afrique, car la question qui se pose n’est plus 

  
 

Construction mémorielle et dynamique postcoloniale dans Sanglots pour Loango de 
Florent Sogni Zaou 

 

193 

dimension initiatique à travers laquelle le poète se considère en relation avec la terre de 

ses ancêtres. Il convient de dire également que dans cette évocation mémorielle, il n’est 

plus question, comme nous l’avons vu dans les pages précédentes, de la question de 

l’esclavage comme telle, mais plutôt d’une remémoration qui, à la fois, marque la 

consternation face aux mutations culturelles que subit Loango, considéré « autrefois 

citadelle / De la grâce et du sourire ». C’est croire que Florent Sogni Zaou revendique 

aussi son identité traditionnelle et rappelle la force culturelle de ce lieu historique. Le 

sentiment de nostalgie et d’indignation qu’il témoigne à travers ces vers, est loin de le 

désorienter par rapport à ses origines. Car il déclare : « Les vents n’ont point suffi/ Pour 

imposer à ma mère le silence/ La marche sous les pas de l’oubli » (p.51). La parole 

poétique n’a de sens évidemment que dans cet engagement à la fois historique et 

culturel. Le refus de tendre vers l’oubli, est ce qui caractérise entièrement le poète. Il se 

dégage d’une telle poétique, l’idée d’un conservatisme mémoriel de l’histoire africaine 

et un positionnement réaliste plutôt qu’indécis et pessimiste sur la cause coloniale. C’est 

avec raison que Kodio Attikpoé (2008, p.153) écrit :  

Beaucoup d’Africains sont sans doute en proie à une profonde aliénation culturelle et 
mentale qu’on ne pourrait expliquer que par un manque de conscience historique. En 
effet, c’est l’idéologie coloniale qui a œuvré à la destruction de la mémoire historique 
africaine. Aussi, est-il devenu impératif de reconstruire cette mémoire.  
L’évocation historique est certes dominante dans Sanglots pour Loango de 

Florent Sogni Zaou, cependant, il convient de souligner qu’il s’agit aussi de baliser les 

chemins de l’optimisme. Sa démarche poétique est aussi liée à un renouvellement des 

consciences. Au-delà de cette peinture des réalités sombres de l’esclave, la déportation, 

le voyage incertain des esclaves et la mort, nous retrouvons également un optimisme qui 

se traduit par un repositionnement du sujet Africain face à cette histoire tragique. La 

problématique que développe le poète serait l’affirmation de soi au-delà des stéréotypes 

dévalorisants, aussi bien dans la quête des valeurs et la participation historique des 

Africains à l’évolution du monde. Quand il écrit : « Je ne pleure plus / Sur la ligne de 

l’océan / À longueur de journées je danse » (S.L., p.61), ce n’est pas pour exprimer une 

forme de naïveté ou d’effacer l’histoire. Il est plutôt conscient des enjeux de cette 

histoire dans la construction des sociétés, il faut plutôt s’en saisir et projeter l’avenir sur 

des nouvelles bases. C’est là l’occasion de réfléchir sur la position de certains 

panafricanistes sur le sort historique de l’Afrique, car la question qui se pose n’est plus 



 
 
 
 

Rosin Francis Emerson LOEMBA 
 

194 

de faire la politique de l’autruche, de réclamer une révision de l’histoire, mais plutôt de 

la considérer comme telle et avancer en tenant compte de ses nombreuses 

conséquences : se servir du passé douloureux pour construire le destin Africain et 

s’assurer des égalités des races et de la liberté humaine. 

 

Conclusion 

En dernière instance, il convient de souligner que Sanglots pour Loango de Florent 

Sogni Zaou s’inscrit dans la dynamique idéologique et fonctionnelle des études 

postcoloniales de par sa thématique centrale, notamment la mémoire historique sur 

l’esclavage. L’évocation de ce tragique existentiel serait une manière pour le poète de 

réactualiser le débat sur la conscience historique, et prendre position face aux méandres 

du passé afin de projeter le destin de l’Afrique par rapport à son histoire. Nous avons 

ainsi voulu montrer à quel point la dénonciation de l’esclavage participe au 

ressassement de la mémoire et à la restauration des valeurs culturelles et ethniques 

propres à l’auteur. La désignation géographique de Loango dans le recueil renvoie à 

toute une culture de l’ancestralité, de la dénonciation de l’inhumanité et du 

conservatisme de la mémoire. 

  

Références bibliographiques 

AIME Césaire, 1956, Cahier d’un retour au pays natal, Paris, Présence Africaine. 

ATTIKPOE Kodjo, 2008, « La représentation du passé dans la littérature africaine pour 

la jeunesse », in Nouveaux cahiers de la recherche en éducation, 11(2), 151–

159. https://doi.org/10.7202/1017499ar 

BOUJU Emmanuel (dir.), 2005,  « L’engagement littéraire » in Cahiers du groupe φ, 

Presses Universitaires de Rennes. 

CARRIERE Marie, 2012, « La Pensée postcoloniale : considérations critiques, 

esthétiques et éthiques », Zeitschrift fun kanada-Studien, 32.1. 

Edward W. Saïd, 1980, L’Orientalisme, L’Orient créé par l’Occident. Traduit de 

l’américain par Catherine Malamoud, Paris, Seuil. 

FANON Frantz, 2001, Peau noire, masques blancs, Paris, Le Seuil. 

 
 
 
 

Rosin Francis Emerson LOEMBA 
 

194 

de faire la politique de l’autruche, de réclamer une révision de l’histoire, mais plutôt de 

la considérer comme telle et avancer en tenant compte de ses nombreuses 

conséquences : se servir du passé douloureux pour construire le destin Africain et 

s’assurer des égalités des races et de la liberté humaine. 

 

Conclusion 

En dernière instance, il convient de souligner que Sanglots pour Loango de Florent 

Sogni Zaou s’inscrit dans la dynamique idéologique et fonctionnelle des études 

postcoloniales de par sa thématique centrale, notamment la mémoire historique sur 

l’esclavage. L’évocation de ce tragique existentiel serait une manière pour le poète de 

réactualiser le débat sur la conscience historique, et prendre position face aux méandres 

du passé afin de projeter le destin de l’Afrique par rapport à son histoire. Nous avons 

ainsi voulu montrer à quel point la dénonciation de l’esclavage participe au 

ressassement de la mémoire et à la restauration des valeurs culturelles et ethniques 

propres à l’auteur. La désignation géographique de Loango dans le recueil renvoie à 

toute une culture de l’ancestralité, de la dénonciation de l’inhumanité et du 

conservatisme de la mémoire. 

  

Références bibliographiques 

AIME Césaire, 1956, Cahier d’un retour au pays natal, Paris, Présence Africaine. 

ATTIKPOE Kodjo, 2008, « La représentation du passé dans la littérature africaine pour 

la jeunesse », in Nouveaux cahiers de la recherche en éducation, 11(2), 151–

159. https://doi.org/10.7202/1017499ar 

BOUJU Emmanuel (dir.), 2005,  « L’engagement littéraire » in Cahiers du groupe φ, 

Presses Universitaires de Rennes. 

CARRIERE Marie, 2012, « La Pensée postcoloniale : considérations critiques, 

esthétiques et éthiques », Zeitschrift fun kanada-Studien, 32.1. 

Edward W. Saïd, 1980, L’Orientalisme, L’Orient créé par l’Occident. Traduit de 

l’américain par Catherine Malamoud, Paris, Seuil. 

FANON Frantz, 2001, Peau noire, masques blancs, Paris, Le Seuil. 



  
 

Construction mémorielle et dynamique postcoloniale dans Sanglots pour Loango de 
Florent Sogni Zaou 

 

195 

LEVESQUE Cynthia, 2006, roman postcolonial et quête identitaire du sujet féminin : 

l'exemple de Madeleine Monette et de Madeleine Ouellette-Michalska, Mémoire 

de Maitrise, Université du québec à trois-rivières. 

MEMMI Albert, 1957, Portrait du colonisé. Précédé du portrait du colonisateur, Paris, 

Buchet/Chastel. 

NKUNZIMANA Obed, 2003,  « Le débat postcolonial et le Québec », Québec Studies, 

vol. 35, printemps /été. 

RICOEUR Paul, 2000, La mémoire, l’histoire, l’oubli, Paris, Éditions du Seuil, coll. « 

l’ordre philosophique ». 

SEMUJANGA Josias, 2004, « La mémoire transculturelle comme fondement du sujet 

africain chez Mudimbe et Ngal », Tangence (75), 15-39/ http : 

//doi.org/10.7202/010782ar 

SCHWEATHER Karim, 2006, « Mémoire traumatisante, parole réparatrice : Chaxatif », 

In Etudes littéraires, 38 (1), 37-47. http://doi.org/10.7202/014820ar. 

SOGNI ZAOU Florent, 2015, Vumuk ! Ma part de souffle, Paris, Bajag-Meri.  

SOGNI ZAOU Florent, 2019, Sanglots pour Loango, Paris, Renaissance Africaine.   

TATI LOUTARD Jean-Baptiste, 1968, Poèmes de la mer, Yaoundé, Cle. 

VERDAIL Eric, 2012, « Postcoloniales (Etudes) » in Cynthia Ghorra Gobin, 

Dictionnaire critique de la mondialisation, Paris, Armand Colin.  

 

 

 
 

 
 

  
 

Construction mémorielle et dynamique postcoloniale dans Sanglots pour Loango de 
Florent Sogni Zaou 

 

195 

LEVESQUE Cynthia, 2006, roman postcolonial et quête identitaire du sujet féminin : 

l'exemple de Madeleine Monette et de Madeleine Ouellette-Michalska, Mémoire 

de Maitrise, Université du québec à trois-rivières. 

MEMMI Albert, 1957, Portrait du colonisé. Précédé du portrait du colonisateur, Paris, 

Buchet/Chastel. 

NKUNZIMANA Obed, 2003,  « Le débat postcolonial et le Québec », Québec Studies, 

vol. 35, printemps /été. 

RICOEUR Paul, 2000, La mémoire, l’histoire, l’oubli, Paris, Éditions du Seuil, coll. « 

l’ordre philosophique ». 

SEMUJANGA Josias, 2004, « La mémoire transculturelle comme fondement du sujet 

africain chez Mudimbe et Ngal », Tangence (75), 15-39/ http : 

//doi.org/10.7202/010782ar 

SCHWEATHER Karim, 2006, « Mémoire traumatisante, parole réparatrice : Chaxatif », 

In Etudes littéraires, 38 (1), 37-47. http://doi.org/10.7202/014820ar. 

SOGNI ZAOU Florent, 2015, Vumuk ! Ma part de souffle, Paris, Bajag-Meri.  

SOGNI ZAOU Florent, 2019, Sanglots pour Loango, Paris, Renaissance Africaine.   

TATI LOUTARD Jean-Baptiste, 1968, Poèmes de la mer, Yaoundé, Cle. 

VERDAIL Eric, 2012, « Postcoloniales (Etudes) » in Cynthia Ghorra Gobin, 

Dictionnaire critique de la mondialisation, Paris, Armand Colin.  

 

 

 
 

 
 


