ISSN : 2790-6108, EISSN : 2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.222-234

Paroles de djely : entre combattre 'oubli et honorer les héros mythiques chez les

Mandingue

Moussa Coulibaly!

Université Assane Seck — Ziguinchor, Sénégal
moussacoulibaly@univ-zig.sn
https://orcid.org/0009-0004-6740-6272

Recu: 03/07/2025, Accepté : 12/11/2025, Publi¢ : 30/12/2025

Financement : Aucun financement n’a été recu pour la réalisation de cette étude.
Conflit d’intéréts : I’auteur ne signale aucun conflit d’intéréts.
Anti-plagiat : cet article a un taux de 2 % vérifié par Plagiarism Chercher X.

Résumé : La société des hommes est régulée par un instrument majeur dénommé langue synonyme tantot de
langage ou tantot de discours ou encore de parole. Cette derniere est 'apanage de ’humain qui s’en sert dans la
quasi-totalité de ses activités. Cet instrument est, dans la communauté mandingue, d’une grande importance pour
les djely ou gtiots. C’est dans cette logique qu’il faut comprendre les propos du griot Djely Mamadou Kouyaté, qui
se prend pout wmaitre dans l'art de parler, ou encore les sacs a parole selon le texte de Niane (1960). Qui dit griot
mandingue, dit forcément patole, discours au service non seulement des princes et des rois mais aussi et surtout au
service du peuple. L’ensemble de ces considérations de cette contribution a montré le réle vital de la parole dans la
société mandingue. La pratique de la parole, du Verbe bien dit reste la vitrine de la culture et de la civilisation de ce
peuple d’Afrique ; éléments fortement adossés au culte du discours surtout quand on patle de cette musique appelée
Janjon, hymne épique en ’honneur des guertiers.

Mots clé : Djely, Guerriers, Griot, Héros, Langue, Mandingue, Musique, Parole.

Words of djely: between combating forgetfulness and honoring mythical

heroes among the Mandingue

Abstract: Human society is regulated by a major instrument called language, sometimes synonymous with language,
sometimes with discourse or even with speech. The latter is the prerogative of humans who use it in almost all of
their activities. This instrument is, in the Mandingo community, of great importance for the diely or griots. It is in
this logic that we must understand the words of the griot Djely Mamadou Koujaté, who considers himself a master
in the art of speaking, or even the speech bags according to the text of Niane (1960). Whoever says Mandingo griot,
necessarily says speech, speech in the service not only of princes and kings but also and above all in the service of
the people. All of these considerations in this contribution have shown the vital role of speech in Mandingo society.
The practice of speech, of the well-said Word, remains the showcase of the culture and civilization of this African
people; elements strongly supported by the cult of speech, especially when we talk about this music called janjon,
an epic hymn in honor of warriors.

! Comment citer cet article : Coulibaly M., 2025, « Paroles de Djely : entre combattre I’oubli et honorer des
héros mythiques chez les Mandingue », Cahiers Africains de Rhétorique, Vol 4, n°2, pp.222-234

222

La politique de libre acces sous licence At#rition-Non Commercial 4.0 International



mailto:moussacoulibaly@univ-zig.sn
https://orcid.org/0009-0004-6740-6272/

ISSN : 2790-6108, EISSN :2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.222-234

Keywords: Djely, Griot, Heroes, Language, Mandingo, Music, Speech, Watriors.

Introduction

La langue peut étre comprise comme « un produit social de la faculté du langage et une
convention nécessaires adoptées par le corps social, pour permettre 'exercice de cette faculté chez les
individus » (Saussure, 1995, p.25). Ainsi, nous pouvons en déduire qu’elle est un moyen de
communication propre a ’homme qui s’en sert pour ses préoccupations au moment ou la parole est
synonyme, selon toujours Saussure (1995), d’« un acte individuel de volonté et d’intelligence », (ibidem,
p.30), C’est-a-dire qu’elle est un acte linguistique se caractérisant par sa dimension individuelle dans
P'usage. Si ces deux entités linguistiques semblent distinctes, il faut cependant accepter que la deuxiéme
est partie intégrante du premier ; ce qui suppose qu’il est difficile d’opposer 'un a lautre. Quant au
discours celui-ci serait le prolongement de lacte de communication, c’est-a-dire qu’il serait les
combinaisons grace auxquelles le sujet parlant peut utiliser le code de la langue en vue d’exprimer sa
pensée personnelle (Saussure (1995). En tant qu‘énoncé ou ensemble d’énoncés en situation de
communication, nous pouvons dire que le discours est « toute énonciation supposant un locuteur et un
auditeur et chez le premier I'intention d’influencer 'autre en quelque maniere » (Benveniste, 1990, pp.
241-242). La parole, polyvalente, est consubstantielle a la vie de ’homme et est fondamental dans la
civilisation aftricaine. C’est pourquoi les Fon du Bénin pensent que « la parole permet de mesurer la
personnalité d’un étre humain » (Guedou, 1985 : 180) alors que le proverbe peulh dit : « la personne, c’est
la parole » (Labatut, 1987 : 68). L’homme ne peut se passer de cet outil qui régule les relations humaines,
enseigne des regles, relate des récits, conseille mais aussi chante les louanges, etc. Il est, chez les
Mandingue, d’une importance capitale et tend méme a étre sacralisée surtout de la part des djely. C’est
dans cette logique qu’il faut comprendre les propos du griot Djely Mamadou Kouyaté, « maitre dans lart
de parler », en tant « les sacs a parole, [...] les sacs qui renferment des secrets plusieurs fois séculaires |...]
» (Niane, 1960, p. 10). L’ensemble de ces considérations montre le role vital de la parole dans la société
mandingue et la parole du griot-dje/i de cette communauté ne cesse d’intéresser. Elle sert énormément a
beaucoup de chose dans la communauté mandingue. Quelles peuvent étre les occasions d’usage de cette
forme musicale chez le griot mandingue et a quelle fin ? Quel(s) contenu (s) dans ces paroles surtout en
situation de janjon ? A qui les paroles sont-elles adressées ? Etc.

I. Fondements et contextes de la pratique du janjon chez les Mandingue

Le pays mandingue, une aire d’influence culturelle située en Afrique de ’Ouest et composée
essentiellement de Malinkés, de Bamanan et de Dioula, etc., s’étend du Sénégal au Burkina Faso et des
portes du désert malien aux cOtes guinéennes. Ces activités combinées a la parole kwma revétent avant
tout une fonction sociale d’intégration, d’apprentissage, d’initiation, etc. La parole revét d’une importance
capitale pour cette communauté surtout quand on s’intéresse a 'image du griot qui ne cesse de rivaliser
dans I'usage de ce dernier. Les griots de cette communauté sont en méme temps les détenteurs du
conservatoire et les animateurs du répertoire musical sans renoncer a étre des historiens a leur maniere.
Le griot, incarnation méme du verbe, de la parole, donc de &uma, passe pour quelqu’un qui enseigne a

des « [...] rois 'Histoire de leurs ancétres afin que la vie des Anciens leur serve d'exemple, [...] » (Niane,

223

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#trition-Non Commercial 4.0 International



ISSN : 2790-6108, EISSN :2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.222-234

1960, p. 09) a travers une forme musicale appelée janjon. Caste d’orateurs ayant pour tiche la transmission
des valeurs sociétales ancestrales de la communauté, ils peuvent étre assimilés a des conteurs, a des poctes
ou encore a des généalogistes.

Historien dans une certaine mesure, interprete dans des cérémonies, laudateur, généalogiste, etc.,
« maitre dans Iart de parler », ou encore assimilable a des « sacs a parole, [...] les sacs qui renferment des
secrets plusieurs fois séculaires [...] » (¢bid, 1960, p. 12), le griot ou Djely reste un professionnel de la
langue fortement ritualisée voire solennel. Sa parole n’a pas simplement une fonction cathartique,
esthétique ou mémorielle, mais elleasurtout une fonction pragmatique, argumentative, voire mobilisatrice.
Dans cette situation de communication exceptionnelle face a la communauté, la parole du djelydevient un
acte stratégique cherchant a raviver les souvenirs héroiques du grand empire. Tel serait le cas des récits en
forme de janjon chantant les honneurs de la grande veillée avant la bataille finale que ’armée de Soundjata
allait mener contre le roi sorcier Soumahoro Kanté a Kirina avec des démonstrations de forces
immédiates comme celle de Fran Kamara et de Kamandjan ; d’ou la naissance de I'arche Kamadjan a
Siby. Les dires du griot ne se contentent plus de raconter simplement une histoire ; elle participe
activement a la célébration de la mémoire des héros qui, grice a ses exploits et autres hauts faits, verront
leurs noms inscrit dans le marbre de I’histoire du peuple mandingue. Ce fait correspond effectivement a
ce que les spécialistes de la culture désignent par le terme janjon, genre musical déclamatoire d’hymnes
épiques de guerre en I’honneur des combattants. Le type de musique jamjon confirme cette croyance
ancienne de cette communauté qui dit : « Mokho bé saa n’ka tokho té saa » (Une personne peut mourir mais
Jamais ne mourront les bonnes wnvres et antres exploits gu’il anra accomplis de son vivant). Ce peuple tient beaucoup
a la personne de son vivant et cela se mesurait a ’aune des réalisations surtout pour un guerrier a 'image
de Kamandjan Kamara et autres héros mandingue. Voila ce qui justifie les sources et autres objectifs du
janjon dans la tradition mandingue.

Ainsi, au-dela du bien dire et du mienx dire, le griot traditionnel dont « la parole contient une force
invisible » selon le vieux dicton Mandénka (Manzon, 2016, p. 35) fait recourt a toutes sortes
d’embellissements et d’esthétismes pour les besoins de sa performance. En effet, leur originalité réside
dans les énoncés sur les rites, les traditions, les mythes, les épopées et autres pratiques artistiques a travers
des chansons composées par leurs talents hérités d’une vielle tradition, car chez eux, « on ne devient pas
griot ; on nait griot » (vieux dicton). L’oralité, en I’absence de toute forme d’écriture, demeure le seul
moyen d’expression de leur art avec une variété de genres musicaux dont le sumu, le mana, le janjon, etc.
donnant naissance a une musique polyrythmique. Historien, interprete, laudateur, généalogiste, etc., le
réle du griot reste hautement emblématique et son discours appelé Jelikan (Hoffman, 2000 ; Jansen, 2000)
et le janjon reste une belle occasion d’illustration de ce genre musical tres prisé en milieu mandingue.
Bref, le janjon (Djanjo(o), ou Djandion ou encore Djiandioung mais aussi Diandio) et en tant qu’hymne
mémorable de guerre (C’est-a-dire &€/ massa foli on kélé masa fasa) accorde une importance enviée a la
parole, au discours du griot qui harangue, fait I’éloge panégyrique, etc. de guerriers qui ont placé
I’héroisme au cceur de leur vie (Kouyaté 1970 ; Konté, 1986).

Nous pouvons a cet effet nous rendre compte de cette évidence a travers les productions et
autres prestations de griots comme Mory Kanté, le groupe Mandekalon, Massa Makan Diabaté mais aussi
Narena Moussa Dijian Kanté, Tiken Jah Fakoly, etc. Les productions de ces auteurs-compositeurs ont

224

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#trition-Non Commercial 4.0 International



ISSN : 2790-6108, EISSN :2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.222-234

constitué notre corpus pour cette étude vue qu’ils ont tous pratiqué le janjon dans une certaine mesure.
Méme dans des contextes variés, ces messieurs de la parole ont la capacité d’influencer "auditoire et leurs
roles restent tantot conteur, tantot pocte ou tantot musicien, car il est au sein de la société traditionnelle
I’historien-généalogiste des grandes familles, chroniqueur de guerre, conseiller, diplomate et gardien des
us et coutumes. Et c’est justement toutes ces facettes que I'on retrouve dans le janmjon au service de la
communauté.

Les discours issus de ces janjon de griots vont constituer des moments intéressants alliant récréation et
récits cathartiques qui attirent I’attention de P'auditoire d’une maniere particuliere.

II. Le janjon : analyse des contenus d’une pratique discursive cultu(r)elle
« Maitre dans ’art de patler » ou « [...] sacs qui renferment des secrets plusieurs fois séculaires
[...] » Niane, 1960, p. 10), ce professionnel de la parole est la mémoire d'une communauté en I'absence
de toute forme d’écriture et Sory Camara n’a pas tort de préciser : « De pére en fils, ils sont musiciens,
chantres, conteurs. Ils chantent aussi bien les gestes épiques et les généalogies que les tendres
mouvements du cceur et les passions les plus violentes et les plus désespérées » (Camara, 1992, p. 9).
Cette situation doit étre mis en relation directe avec la notion d’énonciation synonyme d’acte individuel
de production d’expressions dans un contexte déterminé et ayant pour but Iintention d’influencer
Iinterlocuteur (Benveniste, 1970, p. 28 ; Kerbrat-Orecchioni, 1999). Chez le griot mandingue, il s’agit
d’une manifestation orale afin de passer un message dans des contextes variés et bien définis. Dits a haute
voix ou en cheeur, tantét accompagnés d’instruments de musique traditionnels, les propos du griot restent
I'apanage de professionnels dont les fonctions sont héréditaires. On assiste a différents types de
productions afin de revisiter le monde mandingue et ses réalités avec évocation de figures mythiques
historiques médiévales qui vont montrer la toute-puissance du janjon.
A tout Seigneur, tout honneur ; commencons alors par les griots-djeli eux-mémes musiciens,

conteurs, historiens, hommages de culture, panégyriques, etc.

1. Le janjon mode djeliya: cas particulier de la dynastie des Kouyaté

Bien qu’ils n’ont pas pris d’armes pour faire la guerre, il convient néanmoins de leur reconnaitre
un statut singulier dans la tradition mandingue. C’est dans cette perspective qu’il faut inscrire les propos
suivants de Djely Mamadou Kouyaté quand il dit : « [....] par la parole nous donnons vie aux faits et gestes
des rois devant les jeunes générations [...] C'est nous qui détenons les clefs des douze portes du
Manding » (Niane, 1960, p. 11).

La mission des griots, dans les sociétés mandingue, traverse les temps et les dges et elle est
reconnue de tous et acceptée comme tel. Artisan du verbe, le griotisme reste alors une pratique ancestrale
et 'image du praticien se dessine comme historien et fin connaisseur des questions du trone, des légendes
et autres mythes galvanisants ; d’ou des propos comme « Diallou, awi dialya » (Honneur a vous griots pour
votre travail de griof).

On se rappelle dailleurs que la « prise en otage » du griot attitré de Soundjata en la personne de
Balla Fasséké a été a I'origine du conflit entre Soundiata Keita et le roi de Sosso (Cissé et Kamissoko 2007
; Diagne, 2005). La légende des griots explique que les Kouyaté sont au service exclusif des chefs

225

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#trition-Non Commercial 4.0 International



ISSN : 2790-6108, EISSN :2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.222-234

mandingue et ces derniers ont une un privilege singulier et les chansons en leur honneur le montrent
clairement en des termes comme :
«Depuis des temps immémoriaux les Kouyaté sont au service des princes Kéita du Manding : nous
sommes les sacs a parole, nous sommes les sacs qui renferment des secrets plusieurs fois séculaires »
(Niane, 1960, p. 13).

Les Kouyaté sont les figures titulaires de la famille impériale mais également les visages tutélaires
Les considérations sur la famille Kouyaté sont encore petrceptibles dans les fonds culturels des chansons
populaires faites durant le janjon. Ainsi nous peut entendre de la bouche des griots Kouyaté eux-mémes
des mots tels que :

« Ségué né babii Kouyaté ;

Koukouba né batamba ;

Niani niani né kama sigua ;

Djéli ma Kouyaté boo » (Mory Kanté, Soundjata)

Le « Ségué » étant le hibou veillant sur le balafon de Soumahoro Kanté, le griot Niankoma Dokaa
(plus tard Balla Fasséké), une fois introduit dans la case du roi en son absence, a fait le pacte de ne jamais
consommer cet oiseau. A son retour le roi sorcier autorisera ce dernier a jouer son balafon fétiche. Emu
a cause de ses talents, le Mansa Kanté le baptisera « balafoo Ségué » ajouté a « Kooyan tié » c’est-a-dire un-
secret-nous-lie » désormais et c’est ce « kooyan tié » qui, par déformation, deviendra le nom de famille
« Kouyaté ». Les termes « Koukouba ni Batamba, Niani ni Kamba siga » sont tous de hauts lieux du
Manden ou les griots Kouyaté ont fait montre de qualités exceptionnelles. Considérés comme les
premiers griots du Manden, les Kouyaté sont les seuls a recevoir des autres griots et des nobles des
ptivileges en natute ou en espéces ; d'ou « Djeli ma Kouyaté boo ». Voila pourquoi ils jouissent d’un statut
particulier en tant que chef des griots dans les terroirs mandenka.

La portée socioculturelle et historique parlant de P'activité du griot est une évidence en milieu

mandingue et les Kouyaté occupent le sommet de la caste hiérarchisée chez les griots au Mandén. Lignage
attitré et affecté de fait au service de la famille impériale comme le soulignent les mots forts de I'extrait
ci-dessus, ces individus ne peuvent étre égalés dans leur art a cause de leur talent d’excellent joueurs
reconnu méme par le roi sorcier qui, lors de leur entrevue, lui disait :
«Non, n'arréte pas de jouer, continue. Tu le joues tellement bien, méme mieux que moi et a pattir
d'aujourd'hui, nous serons deux a jouer ce balafon. Donc a partir d'aujourd’hui, toi et moi, nous
partageons un secret ; ce qui se traduit par « Ko Yan té ou Ko ban tché ou encore Ko dé ban tché est
devenu Kow ya # et s'écrit Kouyaté » aujourd’hui.

Cette catégorie de griots est incarnée par 'ancétre Balla Fasséké Kouyaté qui est réputé étre 'aieul
des griots Kouyaté (Niane 1960 ; Zanetti 1990 ; Traoré 2022). Ce clan de griot jouit d’un prestige
inégalé dans le panthéon des djely. Voila pourquoi celui-ci sera la cause principale de la guerre entre
Soundjata et Soumahoro selon la version de la tradition de Krina dont parlent Wa IKKamissoko et Youssouf
Tata Cissé. L’acte de retenir de force le griot personnel s’est révélé comme une insulte et c’est ce qui a
déclenché le conflit.

En dehors de l'image du griot, d’autres héros légendaires ont marqué lhistoire de cette

226

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#trition-Non Commercial 4.0 International


https://fr.wikipedia.org/wiki/Kouyat%C3%A9

ISSN : 2790-6108, EISSN :2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.222-234

communauté dont Soumahoro Kanté, Fakoli Doumbouya, Tiramaghan Traoré, Soundjata Keita. Les
histoires de ces derniers sont consignées dans des soutces sous la forme de narrations dans des épopées
mettant « [...] en scéne Iagressivité virile au service de quelque grande entreprise. Fondamentalement elle
narre un combat et dégage parmi ses protagonistes qui, pout ne pas sortir toujours vainqueur d’épreuve,
n’en suscite pas moins d’admiration [...] » (Zumtor. 1983, p.118).

Le combat pour ne pas dire la guerre est une réalité du monde mandingue, car cela a été prédit par
les oracles en des termes comme « Kélé 1éyé Mandé thii, kélé 1ébé Mandé loo » ou encore « Kélé kouyé
ko séébakha ka lon » (adage populaire). Il ressort de ces considérations que le monde Mandingue est un
terroir en perpétuelle guerre entre souverains pour la domination et ¢”’est bien ce qui a fait la particularité
de ce pays. Parmi ces héros qui se sont livré bataille, nous pouvons citer Soumahoro Kanté, le roi sorcier,
celui-la qui a vaincu a 9 reprise le Mandé des Keita.

2. Le janjon de Soumahoro Kanté, le roi usurpateur

Les narrations épiques sur les batailles entre cet homme et Soundjata font de lui 'un des rois
téméraires de son temps. Leurs luttes au nombre de neuf selon certaines sources restent consignées dans
les chansons mémorables des griots Mandeka. Soumahoro n’a pas bonne presse et reste I'une des icones
majeures de la domination du peuple Mandingue. Voila pourquoi il est difficile de parler de ’histoire des
Mandeka sans parler de Soumahoro. Ils sont au cceur de la quasi-totalité des récits épiques qui vantent la
bravoure, I’héroisme d’une personne. Pour corroborer cette idée Amadou Zan Traoré nous enseigne si
justement que « [...] les hommes au destin exceptionnel transforment leurs sociétés et inspirent la vie
sur plusieurs générations » (Traoré, 2022, p. 3). Chacun de ces héros a marqué son monde a sa maniere
et Soumahoro reste celui sans qui la geste de Soundjata n’aurait pas existé. Le nom de Soumahoro rime
avec courage, bravoure et guerre car c’est le combat qui a fait de lui le roi de Sosso suite a sa prise de
pouvoit par la force des mains des Diarrisso (Traoré, 2022). Son nom se tetrouve rattaché a des réalités
en Poccurrence « ses aptitudes mystiques et son renom mystique » qui lui ont permis de faire face a toutes
les velléités et a relever nombre de défis. De la bouche des griots mandenka, nous pouvons apprendre
des panégyriques comme :

« Ah Soumaoro Kanté, Soumahoro Kanté

Bougouba né bantamba, niani niani ni kaman sigua

Farima dougousso deng bonsso né Soumahoro Kanté

Koomanafa Kaya Touré deng Soumahoro,

Daby Touré deng Soumahoro

Diattayé bangaly souba naminiani dioutoukéla Soumahoro Kanté
Inianiméra koukouba mara ké ka batamba mara ké niamina mara ké

I bandé fén té fooiyé i mana i bann ko té ila » (Mory Kanté).

Le griot est connu comme chanteur et musicien et effectivement Mory Kanté s’inscrit dans ce
cadre sans jamais renoncer a I'usage du discours pour comme source de Ihistoire. Il chante alors les
honneurs, vanter les mérites, apaiser ou exciter I’assistance, etc. A travers ces propos, le griot Mory Kanté
attribue a Soumahoro des glorioles pour avoir été roi de Sosso mais aussi héros qui a rasé le Mandé a
neuf (09) reprises. Tout est fait pour le montrer comme un héros épique exceptionnel. L’extrait célebre
les victoires fulgurantes avec les prises héroiques de Batamba, de Koukouba, de Niani, de Kambasiga.

227

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#trition-Non Commercial 4.0 International



ISSN : 2790-6108, EISSN :2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.222-234

Les allusions aux batailles gagnées par Soumahoro sont une constance dans les chants glorieux des griots ;
et Cissé et Kamissoko (2007) y reviennent largement comme nous pouvons le lire ici :

« Soumahoro Kanté cet homme de qualité managériale unique avec la maitrise du feu et du fer, sa
puissance et son savoir-faire ont fait de lui un roi distingué dont I’histoire est moyennement dévoilée.
Signalons que traditionnellement, seuls les nobles deviennent roi en terres africaines. Mais, les hommes
de « caste » sont toujours dans le premier cercle du pouvoir. Ils sont les conseillers de premieres mains
des chefs » (Traoré, 2022, p. 5).

Parler des prouesses de Soumahoro dans ces conquétes implique alors 'ouverture d’une bréche
sur son rival farouche pour le trone du Mandé en 'occurrence Soundjata, I'un des princes mandingue les

plus chantés du répertoire culturel mandingue.

3. Soundjata et le « Soundjata fassa »

L’histoire étant également synonyme de mémoire, la communauté mandingue se nourrit
largement de vieux mythes et autres légendes qui restent une réserve inestimable dans le processus de
socialisation a travers des chants afin de renforcer la cohésion sociale parlant toujours de I’histoire. Djéli
Mamadou Kouyaté n’a-t-il pas signalé cette dynamique en des termes clairs comme « [...] ; sans nous les
noms des rois tomberaient dans I'oubli, nous sommes la mémoire des hommes ; par la parole nous
donnons vie aux faits et gestes des rois devant les jeunes générations » (Niane, 1960, p. 11). Le discours
du griot s’inscrit dans une perspective didactique permettant de faire connaitre I'histoire a la jeune
génération. Ainsi, ces héros seront sauvés de 'oubli griace au verbe incandescent du maitre de la parole
dont la fonction n’est plus a démonter. Les griots, dans les janjon dédiés a Soundjata commencent, dans
beaucoup de cas, par la généalogie en évoquant ses ascendants de premier degré comme on peut s’en

rendre compte :

«L’histoire d’un prince né infirme qui sauva son royaume /

L’histoire de Soundjata Keita, prince du Manden /

Fils de Sogolon Condé et de Naré Maghan /

Celui qui libera le Manden

Et fut surnommé homme-buffle, homme-panthere, homme-lion »
(https://voutu.be/BmovEUbrvP42si=DbOBtV1eRuQqXa3x Histoire de Sunjata

racontée en francais par Boubou Doucouré).

La séquence nous plonge au cceur des origines d’un chef invalide 4 sa naissance mais qui a su
tenir une place de choix aux yeux de la communauté. Ses exploits sont ainsi annoncés des le début a
'assistance pour magnifier toute sa bravoure mais surtout son héroisme et le sacrifice consenti qui a
finalement fait de lui un archétype a qui s’identifie tout un peuple ; d’ou des surnoms tels que « homme-
buffle, homme-panthere, homme-lion ».

Le totémisme est une pratique treés courante chez les Mandingue et chaque clan se retrouve avec

un animal gardien qui le relie directement a ses ancétres. Dans ce sens, Soundjata se voit attribué des

228

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#trition-Non Commercial 4.0 International


https://youtu.be/BmovFUbrvP4?si=DbOBtV1eRuQqXa3x

ISSN : 2790-6108, EISSN :2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.222-234

animaux symboles de puissance, d’énergie comme le buffle, la panthére et le lion. L’évocation des
postutes de ces bétes donne une certaine légitimité, car elles sous-entendent déja le pouvoir légué tirés
des afeux dont les premiers ascendants a savoir une mere (avec pour totem le buffle) et un pere (avec
pour totem le lion). La marche inédite de 'enfant-lion va confirmer son temps de dirigeant preux apres
sept (7) ans d’infirmité passés dans la cour royale ; marche qui sera considérée source de libération et
pour sa mére et pour la communauté en tant que héros rédempteur. Cette marche a d’ailleurs donné lieu
a un chant légendaire dont voici la teneur :

« Leéve-toi, Soundiata !

Voici le jour du lion

Montre que tu es fils du buffle

Lave l'injure crachée sur ta mére !

Les eaux du fleuve lavent les souillures

Elles ne peuvent laver un affront

Rugis donc, fils de Sogolon,

Léve-tot I » (Rail Band - Soundiata I'exil (feat. Mory Kanté) [audio]
https://voutu.be/FwsuOnGOhTcrsi=s.RK4qnkb6PQnPH4 )

La séquence relate la marche difficile du futur empereur et le discours oscille entre ’évocation
des ascendants mais la place de la mere et 'évocation de son totem demeure une fidélité pour magnifier
les actions et autres gestes du prince. La tradition orale mandenka accorde une grande importance a cette
séquence appelée « réveil du lion », puisque c’est un élément majeur surtout quand on pense aux propos
suivant du griot qui entonne encore :

« Prends ton arc, chasseur !

Prends ton arc, Diatta, fils du buffle » (Balla Fasséké, zbzd).

Le réveil, suivi de la joie de I'assistance et de sa maman est inégalable et

cette dernicre n’a pas manqué d’'improviser une chanson en son honneur

marquant le début d’une odyssée dans I’histoire du peuple mandingue. Car

ce sera désormais la marche vers la libération du Manden déja vaincu par
Soumahoro Kanté.

Sil'un se battait pour la conservation d’un pouvoir illégalement acquis, 'autre se battra pour le
recouvrement d’un legs familial et seule la bataille pouvait les départager. Cette logique confirme le vieil
adage populaire déclamé par les griots qui disent haut et fort : « Né kélé maké, séé bakhaa té lon » (Seul
la bataille peut déterminer un vainqueur). La guerre était la seule issue pour départager ces deux guerriers
et ce qui présage déja la bataille de Krina lors de laquelle Soundjata sortit vainqueur grice a une forte
coalition des rois et autres chefs de guerre. Les veillées guerriéres de cette bataille ultime sont marquées
par des panégyriques dont voici un extrait :

«Briseur de grosses tétes, Maraké Fabu.

Déchireur de grandes bouches, Maraké Fabu.

Celui qui écrase les grosses tétes, c’est ainsi quon I'appellera, ici, au Mandé,
La fin du jour n’est pas la fin du monde,

Briseur de grosses tétes,
Jata Konaté.

229

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#trition-Non Commercial 4.0 International


https://youtu.be/FwsuOnGOhTc?si=sLRK4qnkb6PQnPH4

ISSN : 2790-6108, EISSN : 2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.222-234

Celui qui brise les gros bras, c’est ainsi qu’on appellera, ici, au Mandé,

La fin du jour n’est pas la fin du monde,

Briseur de gros bras,

Jata Konaté.

Celui qui brise les grandes jambes, c’est ainsi qu’on I'appellera, ici, au Mandé,
La fin du jour n’est pas la fin du monde,

Briseur de grandes jambes,

Jata Konaté.

Celui qui s’empare du village du chef, Sinbon se manifeste.

Celui qui s’empare des augures du lecteur de sable, Sinbon se manifeste.

... » (Mory Kanté, https://youtu.be/FwsuOnGOhTc?si=s[.RK4qnkb6PQnPH4).

Le discours du griot met I'accent sur la gloire du futur empereur qui se trouve auréolé de toutes
sortes d’attributs faisant de lui archétype du monde mandingue, car Soundjata reste « le restaurateur de
l'autorité de ’Etat bafouée par le roi sorcier ». Son nom, maintes fois répété dans ce court extrait, le
magnifie comme un guide, un sauveur qui va combattre sans pitié ses adversaires et la teneur des
substantifs utilisés montre son coté sadique. 1l est qualifié par le griot de « Briseur » et « écraseur [...] de
tétes », « Déchireur [...] de bouches », « Briseur [...] bras » et de « ...jambes ». Les propos dithyrambiques
honorant le héros Jata Konaté I'inscrivent dans la postérité afin de combattre 'oubli et de célébrer des
héros mythiques chez les Mandingue.

Dans la fibre patriotique pour la défense de monde Mandeka, le héros Soundjata est aidé par des
adjuvants dont les réles ne sont point a négliger et parmi eux nous trouvons Tiramaghan Traoré et Fakoly

Doumbouya et ce dernier serait le neveu du roi Soumahoro.

4. Le « sousaré djon Tiramaghan »

Le mythe fondateur veut que le Manden reste immortel quels que soient les vicissitudes du
moment ; d’ou les mots suivants du griot Wa Kamissoko et du chercheur Youssouf Tata Cissé : « L’oiseau
de Kirina comme le Manden est éternel » (Cissé et Kamissoko, 2007, p. 4). La comparaison si frappante
montre combien ce peuple est attachée a la géomancie pour percer les mysteres, les choses secretes
touchant directement le monde mandingue. Croire en I’éternité du Manden pousse les héros a se surpasser
pour glorifier la mémoire collective, ensuite inscrire leurs noms dans Uhistoire. Tiramaghan fait partie de
ces héros dont I'unique sacerdoce reste la survie du monde mandingue. Les panégyriques connus sous
Pappellation de Tiramaghan fassa seraient complétées et chéantées par 'empereur Soundjata lui-méme pour
honorer son courage. Les griots retiennent surtout de lui ses pérégrinations vers ’Ouest du pays
mandingue ; voyage ayant été a lorigine de narrations cynégétiques. L’homme (s”) était chargé de
Pexpédition au Djoloff contre Jolofing mansa suite a I'incident des chevaux pris de force par ce dernier des
mains des envoyés de Soundjata. L’acte du Jolofing mansa fut considéré comme un casus-bellis a tous les
Mandenka et une insolence inadmissible pour Tiramaghan au point que lui-méme a exigé la téte de
Iexpédition. La situation engendra alors la chanson mythique ou on peut entendre les mots suivants :

« Ah Mourouyi yi ban Touraman té ban

Soussaré djion Tiraman

Mandekalou laa kéléké marifa yi ban Touraman maban
Soussaré djion Touraman

230

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#trition-Non Commercial 4.0 International


https://youtu.be/FwsuOnGOhTc?si=sLRK4qnkb6PQnPH4

ISSN : 2790-6108, EISSN :2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.222-234

Ah Mourouyi yi ban Touraman té ban

Tamba yi banaa ayii komi kala laadii Touraman maa

Soussaré djion Touraman [...] »
(https://www.youtube.com/watch?v=EdE72fQNO4E&pp=vgUIdG91cmFtYW4%3D)

L’extrait a lui seul résume tout le cran de ce chef de guerre qui est ainsi honoré dans ses préparatifs
et son choix d’aller livrer bataille pour laver l'affront fait 2 Soundjata. Ainsi, le griot met en avant le
comportement martial du héros prét a en découdre avec Jolofing mansa. Et méme si les armes telles que le
mouron, le tamba. etc. seralent inaptes au combat ou refuseraient de combattre, lui Tiramaghan va
combattre Jolofing mansa. Le surnom « Soussaré djon Tiraman » confirme d’ailleurs sa préférence pour la
guerre, car c’est bien lui qui a creusé sa propre tombe pour exiger d’étre le chef de I'expédition sinon il
allait s’enterrer pour se suicider. L’éloge finit par le rappel des péripéties des combats au Djoloff mais
aussi par une mise au point des nouvelles luttes du héros pour la fondation des bases du nouvel empire
mandingue du Gabou entre 'extréme sud du Sénégal, la Gambie et les deux Guinée. Les mots suivants
en disent long :

« Kélé diyaraa abéé moo fakhaa, kélé goyara abé moo fakhaa » (Quel que soit les issues d’une guerre,
Tiramaghan aura a massacrer des ennemis).

Aprés Soundjata, ce guerrier est 'un des héros les plus chantés et honorés de la part des djeli
mandenka.

5. « Fakoly Doumbouya, Fakoly koumba, Fakoly daaba, ... »

L’histoire du Manden est jalonné de légendes qui rendent compte des rivalités et querelles que
les griots relancent ficrement et instantanément pour le bonheur des Mandenka. Dans leur dessein
d’enseigner « [...] I'Histoite [des] ancétres afin que la vie des Anciens [...] serve d'exemple, car le monde
est vieux, mais I'avenir sort du passé » (Niane, 1960, p. 11), les griots attribuent des épithetes héroiques
au neveu de Soumahoro Kanté ayant fait défection pour engager le combat final en compagnie de
Soundjata. Ancétre des Doumbouya d’apres les griots avec ses pouvoirs surnaturels, il serait capable,
disent-ils, de se métamorphoser en aigle lors des batailles ; d’ou les surnoms comme Djamjan oli ou
encore koli barama, c’est-a-dire « celui qui dispense des richesses ». Ce guerrier est reconnu téméraires
pour ses habiletés militaires et c’est cela qui précipitera la fin de Soumahoro Kanté sur les pleines de

Koulikoro ; d’ou les mots du janjon suivant en son honneur :

« Fakoly Doumbouya

Fakoly koumba

Fakoly da baa

Mali Djamana laadi Fakoly laa

[--]

Kéléé kélé kéra Manden aasi ma foo
Fakoly koumba Fakoly Daa baa
Fakoly boora mini ?

Fakoly bora Solo

Djiné deng déé Fakoly tii ».

231

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#trition-Non Commercial 4.0 International


https://www.youtube.com/watch?v=EdE72fQNO4E&pp=ygUIdG91cmFtYW4%3D

ISSN : 2790-6108, EISSN : 2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.222-234

(Fakoly Doumbouya,

Fakoly a la grosse téte,

Fakoly a la grande bouche

Le Mali est un pays que Fakoly a défendu

Fakoly a participé a tous les combats au Manden
Fakoly a la grosse téte,
Fakoly a la grande bouche
D’ou vient Fakoly ?
Fakoly vient de Solo
Fakoly est un enfant d’une djinn).

Les propos des griots relatent les grandes gestes exécutées par les ancétres en I'occurrence
Fakoly ; propos relatés dans un style particulier. En effet, le griot rehausse le niveau de langue, mais aussi
utilise un style particulier parce que I'objectif est de magnifier les hauts faits d'un homme exceptionnel ; ce qui
confirme les propos du vieux dicton mandé qui postule : « La parole contient une force invisible » (Dicton
mandé repris dans Manzon, 2016, p. 30).

Soldat intrépide et non moins neveu de Soumahoro Kanté, Manden Fakoly est 'une des figures
majeures de la lutte que va mener Soundjata contre le roi de Sosso et 'honneur lui revient d’avoir été 'un
des meilleurs adjuvants pour la bataille excessive qui s’est soldée par la fuite puis la défaite de Soumahoro.
C’est dans cette perspective qu’il faut lire les mots de Tiken Fakoly qui dit :

« Allou mayééé, allou mayééé Fakoly ni Soundjata bé Soumahoro guin-naa » (Ne voyez-vous pas que

Soundjata et Fakoly sont en train de pourchasser Soumahoro |[...] »
(https://voutu.be/UuMvd|cUork?si=vi9t4FdZIS-DSm9IG) Une coalition a permis de mettre fin aux

«vingt ans de calamités | On lui reprochait sa tyrannie ; on en avait peur ; on I'appelait le roi-sorcier ; il
gardait dans sa « chambre d’homme » des fétiches effrayants, des cranes d’hommes et d’animaux, des cornes
et des poudres, et surtout une grande jarre ou dormait un long serpent, son génie protecteur » (Kesteloot,
2010, p. 45).

Conclusion

L’image du griot est omniprésente dans la civilisation mandenka a travers des récits, des louanges,
des généalogies, etc. qui plongent dans I'imaginaire collectif de la communauté afin d’en révéler des faits
qui captent I'attention des citoyens. C’est dans ce contexte que les paroles du djely serviront a chanter les
personnages les plus emblématiques au moyen de récits exécutés par des griot(e)s appartenant a la caste
des poctes musiciens au service des nobles. La guerre et les expéditions militaires, la chasse, etc. font
partie du quotidien de ce peuple depuis longtemps, car pour eux seule la guerre permet de (se) mesurer
les uns des autres ou encore c’est la guerre qui fit le Manden (adage populaire). Voila pourquoi les discours
des griots vont constituer des moments forts intéressants alliant récréation et récits historiques qui attirent
'attention de leurs cibles d’une maniéere particuliere. C’est donc cette pratique des Djeliyqui permet de
combattre 'oubli et d’honorer les héros mythiques chez les Mandingue ; héros qui ont pour noms
Soundjata, Tiramaghan, Fakoly, Soumahoro Kanté mais aussi le griot attitré de la cour impériale Balla
Fasséké Kouyaté dont la dynastie reste inégalable dans I'activité des Dijely. Ce travail des griots, perpétuant
les souvenirs du peuple mandingue par des refrains et des légendes, rend alors immortelles les
personnalités héroiques du Manden qui sont entrés désormais dans la postérité. Ceux-ci ont pour noms

232

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#trition-Non Commercial 4.0 International


https://youtu.be/UuMvdJcUork?si=vi9t4FdZIS-DSm9G

ISSN : 2790-6108, EISSN : 2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.222-234

Soundjata, Soumahoro, Fakoly, Tiramaghan sans oublier Balla Fasséké Kouyaté le griot attitré de la

famille impériale.

Références bibliographiques

Calame G., 1965, Ethnologie et langage ? 1a parole chez les Dogon, Patis, Gallimard.

Camara S., Gens de la parole, Essai sur la condition et le rile des griots dans la société Malinké, Pars, La Hayes,
1976 ;

Cisse Y. T. et Kamissoko W., La grande geste du Mali des origines d la fondation de 'empire, Paris, Kharthala,
2000

Daynes S., « Frontiéres, sens, attribution symbolique : le cas du reggae », Cabiers d'ethnomusicologie [En
ligne], 17 | 2004, mis en ligne le 13 janvier 2012, consulté le 19 avril 2019. URL :
http://journals.openedition.org/ethnomusicologie/460

Diagne M., Critigue de la raison orale. Les pratiques discursives en Afrigue noire, Paris, Khartala, 2005)

Derive J., « La paarole » dans la culture mandingue., L’exemple des Dioula de Kong (Cote d’Ivoire) »,
Revue internationale d’anthropologie culturelle & sociale cArgo, 2012.

Fanny Y/, « La Symbolique de la faune et de la flore dans Soundjata on I'épopée mandingne de Djibril Tamsir
Niane », in Akofena | 1Vanan®12, Vol.7 | CC BY 4.0.

Kesteloot L., Soundiata 'enfant-lion, lustré par Joélle Jolivet, Casterman, 1999 et 2010 pour la présente
édition

Labatut R., 1987, « La parole a travers quelques proverbes peuls du Fouladou (Sénégal) », Journal des
Africanistes, n°57, Fasc.1-2, pp.67-75.

Manzon Agnieszka K., « Fortes paroles. Le pouvoir des mots en pays mandingue (et ailleurs) », Geneses
104, septembre 2016.

Niane D. T., 1960, Soundjata on I'épopée mandingue, Paris, Présence africaine.

Polo V., « Forme et texture polyphonique dans la musique des Wagogo de Tanzanie », Cabiers
d’ethnomusicologie [En ligne], 17 | 2004, mis en ligne le 13 janvier 2012, consulté le 19 avril 2019.
URL : http://journals.openedition.org/ethnomusicologie /416

Ranc E., « La parole dans le mariage malinké » In: Journal des africanistes, 1987, tome 57, fascicule 1-2.
pp. 31-44 ; dot : https://doi.org/10.3406/jafr.1987.2160 https://www.persee.fr/doc/jafr 0399-
0346 1987 num 57 1 2160

Roulon-Doko P., 1998, Chasse, cucillette et culture cheg les Gbaya de Centrafrique, 1.’ Harmattan, Paris, 540 pages

Saussure De Ferdinand, 1995, Cours de linguistique générale, Paris, Payot

Traore Amadou Z., « Soumangourou Kanté : héros déchu et/ou invisibilisé ? esquisse d’une autre lecture
de sa vie et de ses ceuvres », Akofena, Spécial n°8, Vol.1 — Juin 2022, pp. 3-15.

Trevor W. et J. H. Kwabena Nketia, « Gérer le passage de la tradition a la modernité », Cabiers
d’ethnomusicologie [En ligne], 17 | 2004, mis en ligne le 13 janvier 2012, consulté le 01 mai 2019.
URL :http://journals.openedition.org/ethnomusicologie /519

233

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#trition-Non Commercial 4.0 International


http://journals.openedition.org/ethnomusicologie/460
http://journals.openedition.org/ethnomusicologie/416
https://doi.org/10.3406/jafr.1987.2160
https://www.persee.fr/doc/jafr_0399-0346_1987_num_57_1_2160
https://www.persee.fr/doc/jafr_0399-0346_1987_num_57_1_2160
http://journals.openedition.org/ethnomusicologie/519

ISSN : 2790-6108, EISSN : 2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.222-234

Zanetti V., « Le griot et le pouvoir », Cabiers d’ethnomusicologie |En ligne|, 3 | 1990, mis en ligne le 15
octobre 2011, consulté le 10 décembre 2020. URL

:/ /iournals.openedition.ore/ethnomusicologie
Zumthor P., 1983, Introduction a la poésie orale, Patis, Seuil

Corpus :

Mory K. : «“ mory kanté/rail band - soundiata(]'exil )1975
https:/ /www.youtube.com/watch?v=NEbKWn20Z4w

Mandekalou : http://chantshistoiremande.free.fr/Html/mandekalou2 disco.php

Massa Makan D., Janjon et antres chants populaires du Mali, Paris, Présence Africaine, 1970, 110 p (M. M.
DIABATE traduit fidélement dans ce recueil les belles chansons des aédes, dont il descend.

Narena Moussa D. K., (Histoire de Mande Soundjata Keita) :
https://youtu.be/uKBITb7GR10rsi=3FKT 0gXM1Is0qPa

Touramaghan : https://youtu.be/tOO0 xB13QA?si=c6D-EfFOM7Cu8WP-

https://voutu.be/gvSD7XBdVulirsi=6wB4GCNh221 BXNDI Djely Bakoroba Diabaté

https://voutu.be/Mi2ESalVYgs?si=wXI.CadfgWXa7cBpR

Kesteloot Lilyan, Soundiata I'enfant-lion, Iustré par Joélle Jolivet, Casterman, 1999 et 2010 pour la présente

b2

édition

Note biographique

Moussa Coulibaly est titulaire d’'un doctorat nouveau régime soutenu le 28 février 2015 I'Université
Cheikh Anta Diop — Dakar - Sénégal en Sciences du langage, option Stylistique et Analyse du discours.
Titulaire d’'un Certificat d’Aptitude a ’Enseignement Secondaire (CAES) en juin 2009 a la Faculté des
Sciences et Technologies de ’Education et de la Formation (FASTEF ex. ENS) de TUCAD, il a enseigné
en tant que Professeur de Lettres d’octobre 2009 a juin 2019 au Lycée Ahoune Sané de Bignona (sud du
Sénégal). Depuis juin 2019, il est enseignant-chercheur au Département des Lettres modernes de 'UFR
Lettres, Arts et Sciences Humaines de I'Université Assane Seck de Ziguinchor - Sénégal.

© 2022 Cahiers Africains de rhétorique , Vol 4, n°2, Année 2025

Copyrights : L’article est la propriété intellectuelle de son ou ses auteur(s). Le droit de premicre

publication est octroyé a la revue.

Informations sous droit d’auteur et Code éthique, consultables sur le site de la revue :

234

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#trition-Non Commercial 4.0 International


http://journals.openedition.org/ethnomusicologie
https://www.youtube.com/watch?v=NEbKWn2OZ4w
http://chantshistoiremande.free.fr/Html/mandekalou2_disco.php
https://youtu.be/uKB9Tb7GR1o?si=3FkT_0gXM1Is0qPa
https://youtu.be/tOO0_xB13QA?si=c6D-EfiOM7Cu8WP-
https://youtu.be/gvSD7XBdVuE?si=6wB4GCNh2z1BXNDL
https://youtu.be/Mi2ESa1VYgs?si=wXLCadfgWXa7cBpR
https://www.umng-flash.com/revues/3
https://www.cahiersafricainsderhetorique.com/index.php/revue/catalog/category/4
https://www.cahiersafricainsderhetorique.com/index.php/revue/catalog/category/6

	I.  Fondements et contextes de la pratique du janjon chez les Mandingue
	II. Le janjon : analyse des contenus d’une pratique discursive cultu(r)elle

