ISSN : 2790-6108, EISSN : 2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.392-401

Lassana Nassoko!

Fcole Normale Supérieure de Bamako / Mali
nassokolassana@gmail.com
https://orcid.org/0009-0002-5372-6676

Recu: 03/07/2025, Accepté : 12/11/2025,  Publi¢ : 30/12/2025
Financement : Aucun financement n’a été recu pour la réalisation de cette étude.

Conflit d’intéréts : L’auteur ne signale aucun conflit d’intéréts.
Anti-plagiat : cet article a un taux de 2 % vérifié par Plagiarism Chercher X.

Résumé : Cet article interroge la piece tragique (Edjpe-Roi en vue de faire ressortir I'opposition
entre deux formes de verbe : la parole divinatoire qui a un caractére surnaturel et mythique et la
parole intellectuelle. Nous avons ainsi remarqué que plusieurs personnages incarnent ce clivage
discours mythique et discours « scientifique » ou rationnel, muthos et logos. D’un c6té nous avons
(Edipe qui pense pouvoir comprendre lorigine de la peste qui frappe Thebes par la raison ; de
l'autre nous avons le devin Tirésias dont la parole est inspirée des dieux olympiens. L’approche que
nous avons choisie est celle de 'analyse du discours. Celle-ci nous aidera a comprendre et a
comparer les différents énoncés pour voir ceux qui s’inscrivent dans le cadre du muthos, et ceux qui
sont liés au logos. Nous nous sommes inspiré aussi de la mythocritique puisque la piece que nous
étudions comporte beaucoup de références mythiques qui méritent d’étre analysées.

Mots-clés : Parole, Muthos, Logos, Rationalité, Tragédie

Abstract: This article examines the tragic play Oedipus the King with a view to highlighting the
opposition between two forms of verb: divinatory speech which has a supernatural and religious
character and intellectual speech. Which intellectual speech is characterized by logos, that is to say
rationality: giving tangible explanations to things that seem mysterious. We can thus notice that
several characters embody this divide between prophetic discourse and “scientific” or rational
discourse. On the one hand we have Oedipus who thinks he can understand the origin of the
plague which strikes Thebes; on the other we have the soothsayer Tiresias whose words are
inspired by the Olympian gods. Several other characters in the play can be studied to show that
tragic speech in Sophocles bears the stamp of muthos and logos in Oedipus the King. The
approach we have chosen is that of discourse analysis. This will help us understand and compare
the different statements to see which ones fall within the framework of muthos, and which ones are
linked to logos. We will also draw inspiration from mythocriticism since the play we are studying
contains many mythical references which must be worth analyzing.

Keywords: Word, Muthos, Logos, Rationality, Tragedie

! Comment citer cet article : Lassana N., (2025), « Parole tragique : entre muthos et logos dans Edipe-
Roi de Sophocle », Cahiers Africains de Rhétorique, Vol 4, n°2, pp.392-401

392

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#rition-Non Commercial 4.0 International


https://orcid.org/0009-0002-5372-6676

ISSN : 2790-6108, EISSN : 2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.392-401

Introduction

La piece tragique (Edjpe-Roi de Sophocle est une illustration de la fatalité grecque marquée

par la transcendance des dieux grecs et la précarité de 'homme auquel le sens de lexistence
échappe. Le dramaturge grec batit une ceuvre artistique montrant, a travers le parcours d’(Edipe, la
misere de ’humain en butte a la dialectique de la grandeur et de la déchéance. Le chemin menant au
faite de la gloire est rapide, comme ’est également la route qui conduit a la chute, ou précipite dans
le déshonneur. (Edipe passe avec fulgurance du statut de I’étonnant déchiffreur d’énigmes, du
souverain et de 'époux de Jocaste, a celui de figure calamiteuse, de pécheur abhorré des dieux en
raison de son passé de parricide et de ses amours incestueuses desquelles naissent Antigone et
Ismene. Il connut successivement majesté et déchéance. V. Debidour (2001, p.10) résume assez
bien la précarité et I'instabilité des choses humaines au prisme de la piece sophocléenne :
Au début de la piece (Edipe est roi, puissant, et heureux, entouré des soins de sa famille et de son
peuple. Il les mérite parce qu’il est généreux, bienfaisant, - et c’est justement ce dévouement a ses «
enfants » qui le mettra sur la voie de sa ruine. I descendra de ses « grandeurs d’établissement » mais
non pas de sa magnanimité : c’est encore pour sauver sa ville et rester fidele a ses engagements qu’il
se sacrifie.

Cette picece de Sophocle a fait I'objet de plusieurs études. Habituellement, on I'examine, soit
sous l'angle psychanalytique, en mettant en exergue le complexe d’(Edipe, soit sous l’angle
thématique pour étudier le théeme de la fatalité ou celui de la malédiction héréditaire qui frappe la
lignée des Labdacides a laquelle appartiennent (Edipe, son pere Laios et Cadmos, le héros fondateur
de Thebes. Cest le cas de M. Farzoff (2010, p. 30) qui étudie le tragique et le texte théatral dans
(Edipe-Roi. 11 montre que la piece prend en charge la pensée aristotélicienne de la catharsis qui
consiste a susciter la frayeur et la pitié chez les spectateurs a travers les malheurs des personnages
tragiques.

En ce qui nous concerne, nous portons notre dévolu sur I'analyse de la parole qui obéit a
deux éléments qui nous semblent importants : le muthos et le logos. Nous partons donc du postulat
selon lequel la parole dans cette tragédie sophocléenne porte la marque du logos et du muthos.
Notre problématique est la suivante : Quelles sont les formes de parole qui caractérisent (Edjpe-Roi
de Sophocle ? D’autres questions de recherche se révélent a nous pour mieux analyser les
manifestations de la parole. Que signifie le muthos ? Qu’entend-on par logos ? En quoi ces deux
versants du discours tragique seraient-ils opposés dans (Edipe-Roi. Cette étude ceci objectif :
susciter 'intérét de la critique pour le théatre antique qui se préte a diverses méthodes d’analyse
parmi lesquelles figurent la mythocritique, la dramaturgie, I'analyse du discours, la critique
psychanalytique, etc.

L approche que nous avons choisie est celle de I’analyse du discours. Celle-ci nous aidera a
comprendre et a comparer les différents énoncés pour voir ceux qui s’inscrivent dans le cadre du
muthos, et ceux qui sont liés au logos. La méthode d’analyse du discours traite les énoncés, les
paroles dans une production donnée. Selon L. Marwa (2024, p. 3), « I'analyse du discours est une
discipline clé en linguistique qui vise a décortiquer et comprendre les mécanismes par lesquels les
textes et les énoncés produisent du sens dans divers contextes communicationnels. » Elle englobe
P'approche énonciative qui concerne I’énonciateur, c’est-a-dire I'instance productrice des énoncés
ainsi que la réception du discours. Cela nous permet ainsi de nous intéresser aux personnages qui
produisent des énoncés marqués du sceau du muthos et du logos. En recensant ces formes
discursives, on sera conduit a construire une argumentation comparée des caractéristiques de ces

deux formes de patrole précédemment évoquée.

393

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#rition-Non Commercial 4.0 International



ISSN : 2790-6108, EISSN : 2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.392-401

Nous nous inspirerons aussi de la mythocritique puisque la piece que nous étudions
comporte beaucoup de références mythiques qui méritent d’étre analysées. La mythocritique fournit
des outils d’analyse des mythes dans les textes littéraires. Pour P. Brunel (2016, p. 13), elle s’inscrit
dans le domaine de la littérature compatée. Car, il est difficile d’étudier les mythes dans la littérature
occidentale sans tenir compte de leurs racines ou leurs immenses ressources antiques. Les textes
dramatiques du classicisme au XVII¢ siécle ou du théatre francais au XX¢ siecle constituent des
palingénésies, c’est-a-dire des versions réactualisées des fables issues « des études grecques et
latines. » (P. Brunel, 2016, p. 13). Selon G. Durand (1996, p. 64), le spécialiste de la mythocritique
aborde le texte littéraire d’inspiration mythique comme «un systéme dynamique de symboles,
d’archétypes et de schemes, qui sous 'impulsion d’un schéme, tend a se composer en récit. »

Dans cette piece, a travers leurs discours, plusieurs personnages sont opposés, ils ont des
mentalités antagonistes. (Edipe semble étre le seul personnage porteur du logos. 1l croit pouvoir
résoudre les problemes de Thebes endeuillée par la peste au moyen de I'enquéte, de la lucidité
extréme comme il sut le faire face a la diseuse fatale qu’est la Sphinge. Plusieurs autres personnages
ne pensent pas comme (Edipe. Le bel exemple est le devin Tirésias dont la parole est enrobée de
muthos. Le fossé entre son discours nimbé d’étincelles olympiennes, ambigu et oraculaire et celui
d’Edipe caractérisé par la ferveur intellectuelle et investigatrice est tres large. Cet article comporte
trois parties. La premiere porte sur la clarification des concepts. La deuxiéme étudie I'action de la
parole logique dans la précipitation du tragique chez Sophocle, la dernicre aborde le rapport entre

muthos et la parole tragique.

1. Clarifications conceptuelles

Il est important de faire la lumiere sur les notions cruciales que sont logos, muthos et
Pexpression « parole tragique. ». Toutefois, nous précisons que I'analyse sera plus textuelle, plus
poétique que conceptuelle ou théorique. Il s’agira de voir les manifestations du muthos et du logos
dans la parole tragique de Sophocle. Que faut-il entendre par logos ? Ce mot grec logos possede
plusieurs acceptions. C’est un concept important dans le domaine de la philosophie depuis
IAntiquité. La premicre acception comprend « tout ce qui appartient a la parole, au verbe, a
Pexpression, au texte. » (Wabted, 2019, p. 09) Le logos concerne I'implication de la raison, des

facultés cognitives dans la construction des énoncés et la structuration de la pensée argumentative :

Le logos ne peut étre congu sans référence a la pensée (nous). Il permet a la pensée de s’exprimer sous
forme de discours grice aux ressources offertes par la langue ; il permet la mise en mots de la pensée,
Pexpression de propositions et de raisonnements57, ainsi que I'expression des états de I'ame (psukhe).
(Wabted, 2019, p. 11)

Le logos implique la réflexion, I'argumentation intellectuelle, la lucidité cognitive. Des
travaux du philosophe Denys de Thrace (1888, p. 65), on retient que le logos fait référence« a la
faculté de raisonner », voire a la présence de la logique, a la hardiesse démonstrative. Il s’agit du
discours logique. 1l entretient une relation antinomique avec le concept « muthos ». Celui-ci renvoie
au mythe qui signifie étymologiquement, et péjorativement, tout discours mensonger, irrationnel,
llogique. Dans le dictionnaire encyclopédique www.larousse.fr on apprend que le chroniqueur de la
Guerre du Péloponnéese Thucydide s’attaque aux « logographes qui, en écrivant Ihistoire, sont plus
soucieux de plaire a leur public que d’établir la vérité. » Ainsi, les faits que ces derniers relatent lui
semblent parés « de prestiges de la fable » qu’il nomme muthos. Donc, a partir de cette critique de
I’historien on voit que le muthos désigne un récit, ou un discours qui manque d’authenticité. Si le
logos releve du cadre de la logique, le muthos s’inscrit dans la sphere du fabuleux.

394

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#rition-Non Commercial 4.0 International


http://www.larousse.fr/

ISSN : 2790-6108, EISSN : 2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.392-401

1l faut donc entendre par « muthos », le récit fabuleux, mythique, celui qui comporte des
éléments empruntés aux mythes, a la métaphysique grecque. D’ailleurs, Warren et Wellek (1961, pp.
23-24) estiment que les termes muthos et mythe sont interchangeables, les deux concepts sont pour
eux des synonymes. Il en est de méme pour Greimas (1999, p. 34) qui considére le muthos comme
une entité narrative dont la caractéristique majeure est « la redondance. » Aux yeux de P. Brunel
(2016, p. 30), le récit mythique « réitere fortement certaines formules, certaines séquences, certains
rapports, mais il a le pouvoir de produire d’autres récits issus de lui par la reprise de ses éléments
constitutifs (ce que Lévi-Strauss appelle les mythémes). » Cest ainsi que l'on constate des
réécritures diverses du mythe d’(Edipe dans la littérature francaise. Parmi les reprises
contemporaines de ce récit sophocléen, on note la piece Antigone de Jean Anouilh, La machine
infernale de Jean Cocteau. Disons tout simplement que le muthos fait référence a la dimension
mythique de la piece (Edipe-Roi. Autrement dit, 'analyse du muthos se focalise sur des énoncés
empreints d’irrationnel, des propos ayant un ancrage surnaturel ou mystique, comme ceux du devin
Tirésias et du Coryphée qui s’opposent par moments au verbe oedipien marqué par une certaine
propension a I’élucidation rationnelle.

La tragédie est un genre dramatique pratiqué depuis I’Antiquité lors des dionysies, ces
fétes en ’honneur de Dionysos du dieu de la boisson alcoolisée et de la transe. Genre majeur du
théatre classique au XVII¢ siecle, la tragédie a été théorisée par le philosophe grec Aristote dans son
ouvrage intitulée Ia poétigne comme étant la représentation dramatique d’une action solennelle
portée par des personnages dont les infortunes inspirent confusément la crainte et des sentiments
pathétiques :

La tragédie est l'imitation d'une action grave et complete, ayant une certaine étendue, présentée dans un
langage rendu agréable et de telle sorte que chacune des parties qui la composent subsiste séparément, se

développant avec des personnages qui agissent, et non au moyen d'une narration, et opérant par la pitié et
la terreur la purgation des passions de la méme nature. ( Aristote, 1994, p. 14)

Ainsi, 'expression « parole tragique » fait allusion a la parole dramatique. Contrairement a
la comédie dont la finalité est de divertir par le rire, la tragédie est batie sur un systéme de discours
combinant effusions lyriques, récits émouvants touchant le public. Comme lexplique S. Aurélia
(2013, p. 2), « quand il s’agit de tragédie, les passages que 'on dit lyriques sont ceux ou se joue cette
contagion émotionnelle, ou le drame s’arréte pour laisser place a 'expression dun sentiment
provoquant a son tour I’émotion du public. » Ajoutons que la parole tragique est récit, discours sur
scene d’un faisceau de situations dont I’enchevétrement conduit a la catastrophe. La parole tragique
est la réitération de discours et de personnages. Son intensité est telle qu’elle conduit vite a la
catastrophe ou au dénouement funeste de la piece. Les concepts ayant été élucidés, il s’agira de voir
dans le chapitre suivant le réle du discours logique dans le processus tragique et dramatique.

2. L’action de la parole et de la réflexion logiques dans la survenue du tragique

Des le prologue, (Edipe se distingue des autres personnages par son sens de l'analyse.
Contrairement aux autres Thébains craintifs face a la peste qui fait des ravages a travers« la mort du
bétail » (Sophocle, 2001, p. 21), les enfantements sans vie des femmes, la mort dans le germe des
récoltes, le vainqueur du Sphinx ((Edipe) ne panique pas. Les habitants courent vers les autels,
bralent de 'encens, font des libations, prient pour que les dieux épargnent leur cité. Cependant,
(Edipe, aprés mure réflexion entreprend une analyse rationnelle de la situation. 1l penche vers une
piste rationnelle. §’il dépéche Créon aupres de l'oracle de Delphes, cela ne signifie nullement qu’il

prendra pour argent comptant le message divinatoire ou oraculaire issu du temple d’Apollon :

395

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#rition-Non Commercial 4.0 International



ISSN : 2790-6108, EISSN : 2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.392-401

(Edipe : Prince, mon frere d’alliance, que nous apportes-tu ? Quel est 'oracle du dieu ?

Créon : Bel et bon. Oui, je le dis : dans nos malheurs, il se pourrait que tout finit bien.

(Edipe : Mais la réponse exacte ? Ce que tu dis 13, sans étre alarmant, ne rassure pas. (Sophocle, 2001, p.
34)

Dans ce dialogue, on voit que Créon s’exprime par détour. Sa circonlocution et son
émotivité se heurtent a la réaction verbale ferme, logique et dépassionnée du roi qui veut qu’il parle
sans artifices langagiers, qu’il emploie un verbe efficace, c’est-a-dire logique, non poétique ou
mythique. Etant donné que Créon vient directement de la demeure delphique, il va de soi que son
discours reste influencé par la forme poétique des prophéties de loracle, d’ou I'accumulation
adjectivale « bon » et « bel » qui révele son adhésion a ce qu’il a entendu de la pythie grecque ; a la
différence d’(Edipe qui s’attend a ce qu’il fasse une restitution pragmatique et raisonnée de la visite
effectuée au temple pour découvrir les causes de la peste qui sévit a Thebes.

11 apparait clairement que la parole de Créon est enveloppée de muthos. La preuve en est
qu’'Edipe en prenant la parole attend la délivrance de la cité par une parole ésotérique provenant du
temple d’Apollon et que posseéde Créon qui s’y est rendu. La didascalie « Solennel » (p. 23), souligne
la gravité qui saisit Créon quand il s’appréte a raconter les injonctions de 'oracle pour que le fléau
desserre ses liens funestes de la ville thébaine. L’emploi du style indirect indique ainsi que Créon
n’est que le canal par lequel la pythie delphique s’adresse a (Edipe déterminé a comprendre les
volontés divines qui sont insaisissables :

Créon : Soit, je vais dite ce que m’a fait savoir le dieu. (Solennel) Apollon Souverain nous enjoint
expressément, ce pays entretenant sur son sol une souillure criminelle, d’éliminer celle-ci sans la laisser

s'invétérer jusqu’a devenir incurable ? (Sophocle, 2001, p. 34)

Créon, malgré la voix d’(Edipe réclamant avec instance une clarté langagicre, persévere dans
le muthos, l'obscurité expressive. Il reproduit dans ses énoncés la narrativité qui est une
caractéristique des productions mythiques, ainsi que "ambiguité discursive de I'oracle au point qu’il
échoue dans la communication avec (Edipe, partisan du logos, d’une parole limpide, dénuée de ses
aspects mythiques, irrationnels. Au lieu de dire clairement que l'oracle exige des Thébains que le
meurtrier de Laios vivant sur leur sol soit puni de sa forfaiture, il a recours a une expression
métaphorique telle que « souillure criminelle » qui semble importuner son interlocuteur d’une nature
prosaique et pragmatique. On peut aisément comprendre que Créon emploie un discours implicite
qui débouche sur un malentendu. La configuration tropique du message de Créon exclut (Edipe du
processus sémantique. C’est ce qui explique les nombreuses interrogations d’(Edipe qui souhaite
saisir les propos de Créon : « Faire place nette » Mais comment ? De quoi s’agit-il ? Qu’est-il arrivé ?
» (Sophocle, 2001, p. 32) En effet, (Edipe est enclin a une forme de parole baignant dans la
dénotation logique, moins allusive, moins suggestive, plus directe, simple, dépouillée. C’est donc
tout le contraire de Créon qui apparait comme un diseur de Phoebus Appolon. 1l relaie donc la
parole sibylline qui se caractérise par son caractére énigmatique. Créon ne devient plus explicite que
sous la pression du roi qul Ioblige a redescendre de ses nuages prophétiques : « Nous avions
naguére ici Laios pour roi. O seigneur, avant que 'Etat ne vint sous ton autorité... Cest de sa mort
qu’il s’agit, Pordre précis ; que 'on punisse ses assassins ; que quelqu’un s’en charge. » (Sophocle,
2001, p. 32) Le récit de Créon aiguise davantage la curiosité : « Ou Laios a-t-il été assassiné ? Chez
lui ? dans la chambre ? a I’étranger ? » (Sophocle, 2001, p. 45)

Drailleurs, incrédule ou sceptique vis-a-vis des propos de Créon qui lui rapporte les dires de
Poracle de Delphes (Temple d’Apollon), (Edipe se livre a un questionnement qui montre son gout
de I’élucidation intellectuelle, son dessein d’une communication dépourvue de muthos, de détours,

396

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#rition-Non Commercial 4.0 International



ISSN : 2790-6108, EISSN : 2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.392-401

de surcharges tropiques. En effet, le roi de Thebes croit a la force de intellect. Grace a 'enquéte, il
croit pouvoir faire ce que les dieux eux-mémes n’ont pas réussi a accomplir : découvrir I'assassin de
Laios, et ce faisant mettre fin au fléau de la peste qui répand un mal incommensurable dans tout

son royaume :

Eh bien, moi, je remonterai aux racines ! La aussi, je ferai la lumicre | Ainsi me verrez-vous, comme il
est juste, lutter moi-méme a vos cotés, et infliger chatiment au crime pour notre sol en méme temps

que pour le dieu (...) c’est moi-méme que je sers. » (Sophocle, 2001, p. 55)

On constate que les propos du roi proclament la suprématie de l'investigation, ils conférent
au raisonneur et a enquéteur le role de déchiffreur d’énigmes. Le discours d’(Edipe est quasiment
dominé par les marques de la premiére personne. Sophocle utilise ce subjectiveme pour mettre en
avant sa personne, en exaltant ses potentialités cognitives. Il est celui qui sait expliquer avec une
certaine autonomie intellectuelle les choses complexes et mystérieuses sans avoir recours aux theses
irrationnelles, ou aux interprétations empruntées au muthos, voire au discours fabuleux. Disons que
le personnage d’(Edipe est un bel hommage que Sophocle rend a la raison humaine : « je remonterai
aux racines ! la aussi je ferai la lumiere ! » (p. 32), Par le biais de la locution adverbiale (1a aussi), le
discours implicite d’(Edipe se greffe un sous-entendu. En disant «la aussi je ferai la lumiere », il
laisse sous-entendre qu’il a par le passé fait la lumiére sur des situations énigmatiques, qu’il a été un
héros civilisateur, un libérateur.

Force est de reconnaitre que le personnage principal de la picce, aussi intelligent et
perspicace soit-il, ne maitrise pas totalement les choses. Il ne sait rien de son passé, absolument rien
du futur, encore moins des décrets devins. 1l quitte Corinthe, ou tout le monde I'insultait, comme
n’étant pas héritier légitime du trone. Il demanda a l'oracle qui il était réellement et qui furent les
auteurs de sa naissance. Celui-ci lui fit savoir qu’il tuerait son pére Mérope et épouserait sa mere
Polype. 1l tuera sans le savoir son pere Laios sur la route. Puis ayant résolu, les énigmes de la
Sphinge, il souille le lit de sa meére Jocaste quil prendra comme épouse. L’épidémie de peste
s’abattit sur Thebes pendant longtemps. Créon, envoyé au foyer delphique, devait découvrir le
remede a ce mal rongeur de la cité. Il faut, d’aprés Poracle, chatier le meurtrier de Laios. (Edipe se
creve les deux yeux quand il apprend la vérité et Jocaste se suicide par pendaison. Cet enchalnement
de faits échappant a la lucidité du raisonneur infatigable qu’est (Edipe souligne, a notre sens,
insuffisance du logos qui choit face au muthos.

Ainsi, si (Edipe tient un discours logique, une parole marquée par le logos, c’est que tout
simplement il n’a pas acces au sens du Destin. Celui-ci n’est connu que des dieux et des devins.
Cest dailleurs pourquoi, tout 'oppose au devin Tirésias qui sait absolument tout sur lui, d’autant
plus qu’il communique avec les dieux qui gouvernent le sort de chaque homme.

Obstination, confiance absolue en lefficacité de I'enquéte, le logos est un élément qui
précipite I'action tragique, accélere la chute du personnage. (Edipe devine en réalité le fait qu’il ne
soit pas comme tous les autres hommes. Il cherche a découvrir, a infirmer ou confirmer ses
craintes, a faire la lumiére sur son étrangeté identitaire ou ontologique. Un messager arrive a la cour
pour annoncer la mort du roi Mérope et supplie (Edipe de rentrer pour gouverner le territoire de
I'Isthme. Mais, ce dernier refuse pour que ne se réalise pas I'oracle qui le prédestine au lit de sa
mere. I.’émissaire le rassure en lui apprenant qu’il n’est que leur fils adoptif que lui-méme avait dans
un passé lointain dans « un vallon voisé du Cithéron » (vers 1027) récupéré des mains d’un patre du
roi Laios. Cette nouvelle va donner un nouvel élan a 'action dramatique puisqu’(Edipe renoue avec

son esprit d’enquéteur qui voudra que comparaisse devant lui le berger en question. Vaines auront

397

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#rition-Non Commercial 4.0 International



ISSN : 2790-6108, EISSN : 2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.392-401

été les supplications de Jocaste. Elle lui demande de laisser tomber cette affaire, car elle a peur de la
suite :
Jocaste : Malheureux ! Puisses-tu ne jamais apprendre qui tu es | (vers 1069)
(Edipe : Explose ce qui voudra | Mais moi, sur ma naissance, si mesquine soit-elle, j’ai résolu de voir
clait, et je continuerai (...) pourquoi renoncerais-je a tout savoir sur ma naissance ? (Sophocle, 2001, p.
60)
Le personnage du Vieux Pitre est celui qui va délivrer (Edipe de sa fureur et de son obstination logique.
Apres force menaces de ce dernier, il finit par avouer I'inavouable, a révéler ce qu’(Edipe ne devait
jamais apprendre :
(Edipe : L’enfant I’as-tu donné a ce messager ? (vers 1156)
Le Vieux Pitre : Cétait le fils de Laios, a ce qu'on me disait. Mais tu as ici quelqu’un qui pourrait te
renseigner mieux que personne : ta femme. (vers 1171) / I était dit qu’il tuerait ses parents. (vers 1177).

La parole du berger comporte autant de précisions que le régicide n’eut d’autre choix que
de se rendre a I’évidence. Sa soif de vérité, sa passion de I'élucidation logique et de la démonstration
font s’effondrer la fortune qu’il avait batie. Ce seul instant de vérité suffit pour qu’il perde tout son
lustre. Ainsi, il n’est plus ce « Souverain de Thebes la Grande » (Sophocle, 2001, p. 70) ; encore
mois « celui qui avait abattu la Fille aux doigts griffus, chanteresse d’énigmes. » (Sophocle, 2001, p.
77) Donc, en réalité, le péché d’(Edipe est son arrogance. Savoir appartient aux dieux. Il ne devait
pas chercher a comprendre ce qui transcende I'entendement humain. Le logos humain, signe
d’hybris ou de démesure, entraine toujours malheurs et turpitudes. Au lieu de la lumicre ou de la
vérité, raisonner sur les choses divines ou les prophéties divines conduit aux ténebres. Clest
pourquoi, nous semble-il, (Edipe se creve les yeux, passe le restant de ses jours confiné dans
P'unique contemplation de soi-méme, un terrible téte-a-téte avec le remords, sans aucune possibilité

de refaire I’histoire, de réajuster les événements qui firent qu’il en est arrivé a cette fin désastreuse :

Ah ! tout donc s’accompli point par point. O lumicre, pour la dernicre fois puissé-je aujourd’hui
élever vers toi mes regards, moi dont il s’est 1évélé que je suis né de ceux dont c’était un crime de
naitre, que je vis avec celle que c’était un crime d’approcher, que j’ai tué celui que c’était un crime

de tuer. (Sophocle, 2001, p. 79)

Ce chapitre nous a permis de comprendre comment la parole inscrite dans un cadre logique peut
déclencher et précipiter la marche du héros vers la catastrophe ou l'infortune. Voyons a présent le

réle du muthos dans apaisement de situations tragiques et le retour a la résignation du héros.

3. Le réle du muthos dans la baisse de la tension dramatique et le retour a ’ordre

Le discours d’(Edipe passe de entétement logique a la résignation : du logos, on atteint les
rivages du muthos. Dans /exodos de la piece, (Edipe apparait comme un homme complétement
détruit par les dieux et par sa propre fureur de raisonneur attaché a faire la lumiere sur ses origines,
a déceler par la raison et Penquéte les prophéties divines. A présent, c’est Apollon dont il a invectivé
le prétre Tirésias qu’il accuse. Le voila donc qui devient le parfait exemple de /homo hellenns qui croit
fermement a linfluence des dieux sur la vie humaine et dont la parole réhabilite le discours
légendaire, les faits mythiques en leur restituant toute leur grandeur sacrée. Donc, aussi longtemps
que dure la témérité logique, elle finit par basculer dans le muthos, a perdre de son endurance pour
prendre la molle enveloppe du muthos :

(Edipe (strophe II) Ce fut, amis, Apollon,
qui langa les maux que voici, les maux

sur moi que voici, sur moi ces horreurs !
Mais la propre main, et la seule

Qui m’a frappé, c’est bien la mienne !

398

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#rition-Non Commercial 4.0 International



ISSN : 2790-6108, EISSN : 2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.392-401

Tout m’accablait : pourquoi devais-je
Conserver encore un regard, quand plus rien ne s’offrait a moi
ou mon regard elt pu trouver la moindre joie ? (Sophocle, 2001, p. 82)

(Edipe devient ainsi la preuve vivante de la suprématie du muthos sur le logos, lillustration
du divin sur Phumain. Presque dans tout /exodos, sa parole est celle d’'un chantre, d'un homme qui
vivait dans les ténebres de la clairvoyance logique, mais qui a présent voit la sainte lumiere des dieux
au plus profond des ténebres de la cécité. Le Coryphée le tance en lui disant qu’il aurait mieux fait
de se suicider plutét que de continuer a vivre aveugle. La réplique d’(Edipe montre a quel point il a
horreur de son comportement contempteur des lois divines. En outre, le pere d’Antigone et

d’Ismene craint la demeure chtonienne ou il n’osera pas fixé des yeux ses pere et mére :

Que je n’aie pas agi la pour le mieux ? Epargne-moi tes legons, et tréve de conseils | De quels yeux, dis-
moi, aurais-je regardé mon peére et aussi ma pauvre meére, en arrivant chez les morts, apres les crimes

que j’ai commis envers eux, et pour lesquels ce serait trop peu de m’étrangler ? (Sophocle, 2001, p. 85)

En conséquence, (Edipe devenu aveugle de son propre chef ressemblera a Tirésias. L’ceil
physique s’éteint du monde phénoménal, altére la rationalité, la clairvoyance humaine pour activer
I'eeil intérieur, cet organe spirituel qui permet d’accéder a la connaissance supréme, de scruter le
monde invisible qui se dérobait a l'acharnement intellectuel. Ainsi, le personnage tragique
abandonne Iéclat du jour, les rayons du soleil qui ne sont que des reflets éteints, la contrefacon de
la lumicre authentique qu’il découvre dans la réclusion intérieure et spirituelle de I'aveugle, la
solitude du pénitent.

Le logos engendre le tragique et le fatidique dans la dramaturgie sophocléenne, tandis que
le muthos intervient pour créer stoicisme, maturité et résignation chez (Edipe. Le muthos restaure
Pordre apres le chaos, c’est-a-dire qu’il réconcilie le héros avec le sacré qu’il avait voulu profaner. Si
on compare le discours qu’(Edipe tient dans /exodos, I'épilogue de la piece, a celui qu’il tenait dans
les premiers, deuxieme, troisieme épisodes, on constate qu’il connut d’abord la fougue logique, la
rage du raisonneur et de l'enquéteur, avant le calme et la sagesse d'un homme qui n’aura d’autre
choix, face a lirréparable, que celui de poétiser la grandeur des Olympiens et de chanter le néant et
I'inanité de lintelligence humaine qui ploie devant le spectacle insaisissable du divin. Le versant
logique de la parole dans la tragédie de Sophocle est donc fatale, elle conduit inéluctablement
P'action théatrale vers la catastrophe ; alors que le muthos se manifeste par emploi d’un discours
respectueux des normes divines.

Le dialogue, voire la discussion houleuse entre (Edipe et Tirésias, est une belle illustration
du logos et du muthos dans le discours théatral de Sophocle. (Edipe, en accueillant, Tirésias lui jette
des fleurs. Il construit un discours thuriféraire, flagorneur qui ne réussira pas a séduire 'austere
devin. Il construit un discours artificiel arborant les poncifs du muthos ; cet arsenal fallacieux est
une stratégie rhétorique visant a influencer le devin Tirésias. Ainsi, (Edipe utilise Phyperbole et
I'anaphore rhétorique qui conférent des aspects excessivement laudatifs a son discours. Cest donc
un discours beau mais qui sonne faux. Dans ses discours ultérieurs, il se considere comme étant le
seul détenteur de la connaissance ( a travers la métaphore de la lumiére). Donc, en attribuant cette
marque de la connaissance a Tirésias, se met en scéne comme un flagorneur qui cherche a attirer le

vieil aveugle par le biais d’un discours séducteur et faux :

O toi, qui pénétres tous les secrets, Tirésias, ceux qui sont communicables et ceux qui sont indicibles,
ceux qui se cachent aux cieux et ceux qui rampent sur la terre, tu as beau étre sans regard, tu es éclairé sur
le mal qui hante notre cité (...) A toi, maintenant, de ne pas nous refuser la réponse qui te sera dictée par
les oiseaux, ou toute autre méthode divinatoire dont tu disposes. (Sophocle, 2001, p. 40)

399

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#rition-Non Commercial 4.0 International



ISSN : 2790-6108, EISSN : 2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.392-401

Tirésias, le vieil aveugle, ne céde point face a cette flagornerie, ce discours oedipien qui
sonne faux : « C’est que vous étes tous dans la nuit. » (vers 329) De quoi atrracher le masque a
(Edipe qui se répand en invectives et en menaces. Ce faisant, sans le savoir, il blaspheme. Irriter un
prétre d’Apollon est synonyme de révolte métaphysique, d’insurrection contre la divinité.
Rappelons-nous la coléere d’Apollon dans /T/ade apres que Chryséis, la fille du prétre Chryses, a été
enlevée par Agamemnon. En effet, Le frére d’Artémis s’irrita et langa contre 'armée achéenne une
épidémie de peste qui fit des ravages. Les propos outrés d’(Edipe ne pouvaient alors étre sans
répercussions ou conséquences négatives sur le long terme : « (Edipe : « Monstre scélérat | tu
révolterais les pierres | Parleras-tu, oui ou non ? » (vers 335) (...)Tirésias : « Malheureux que tu es,
d’invectiver ainsi | Ces mémes invectives, personne ici ne te les épargnera, bientot ! » (Sophocle,
2001, p. 41)

Autant Tirésias se désole du fait qu’(Edipe soit dans 'obscurité, autant (Edipe déplore que
son interlocuteur ne vaticine que mensonge et se « nourrisse de ténebres » (vers 374) En réalité,
(Edipe et Tirésias ne peuvent s’entendre. Ils ne peuvent communiquer, d’autant plus qu’ils ne
possedent pas la méme parole. Le devin, malgré sa cécité visuelle, voit ce qui se cache aux autres
hommes, sa parole est inspirée des dieux. Il parle sous la dictée des puissances suprémes. Son
discours porte l'estampille du muthos, les marques de la transcendance apollinienne, tandis
qu'Edipe est un homme de la surface, un profane, aveugle aux choses célestes. Cest un étre
pensant qui procede par investigations, vérifications ou analyse. Nous retenons donc que la parole
d’@Edipe se mue selon 'évolution de la piece. Elle aura donc était un moment logique et un autre

moment marquée par le muthos.

Conclusion

11 ressort de cette étude que la parole tragique se situe entre le logos et le muthos dans
(Edipe-Roi de Sophocle. L’hypothese principale selon laquelle (Edipe est le seul qui incarne le logos
dans le discours théatral a été confirmée a travers une analyse de ses altercations avec le devin
Tirésias, également a travers sa volonté inébranlable de percer des mysteres, de résoudre des
énigmes et de mener des enquétes sur des sujets qui le dépassent. La quasi-totalité de ses prises de
parole sont des questionnements, il formule sans cesse une série d’interrogations pour montrer sa
capacité a aller au fond des choses. La figure d’(Edipe représente la curiosité intellectuelle, mais une
curiosité périlleuse en ce sens qu’elle se heurte a I'inconnaissable, provoque sa chute et Uisole dans
une retraite silencieuse et intérieure ou il se résout a la précarité et I'insuffisance du logos qui ne
peut saisir la complexité des secrets divins.

Tirésias, ainsi que bien d’autres personnages, se distinguent par leurs discours qui
s’enrobent de muthos. L’analyse a ainsi révélé que Créon qui rapportent 'oracle de Delphes ainsi
que le vieil aveugle Tirésias sont décrits comme des individus porteurs d’un verbe transcendantal
auquel n’adherera (Edipe que lorsqu’il aura découvert la lugubre vérité, et le caractere implacable de
la fatalité qui voue au néant toutes les grandeurs humaines. Le muthos qui semble mensonger,
irrationnel aux yeux d’(Edipe finit donc par triompher dans I'exodos. (Edipe lui-méme finira par
abandonner la logique, 'enquéte et se résignera dans le muthos, le discours laudatif a ’égard des

normes, des conformismes, des transcendances religieuses, du sacré.

Références bibliographiques
Anouilh J., 2000, Antigone, Paris, Classique.
Aristote, 1996, La poétigue, Bordas, Paris.
Brunel P., 2016, La mythocritique, Théorie et parconrs, Grenoble, Ellug.
Cocteau J., 1988, La machine infernale, Paris, Bordas.
400

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#rition-Non Commercial 4.0 International



ISSN : 2790-6108, EISSN : 2790-6116
Cabhiers Africains de Rhétorique (Fr), African Rhetoric Notebooks (An), Vol 4, N°2-2025, pp.392-401

Debidour V. H., 2001, Préface a (Edipe-Roi, Paris, Classique.

Denys de T., 1883, Tekhné Grammatike, Leipzig, Gustaavus Uhlig.

Detaille A., 1976, Mythes, merveillenx et léigendes dans la poésie frangaise de 1840 a 1860, Paris, Klinksicek.

Durand Gi., 1969, Les structures anthropologiques de l'imaginaire, Paris, Bordas.

Fartzoff M., 2020, « (Edipe-Roi : le tragique et le texte théatral », http://journals.openeditions.org

Marwa L., 2023, L’analyse du disconrs, Algérie, Université Badji Mokhtar-Annaba.

Sophocle, 2001, (Edipe-Roi, Paris, Classique.

Sort-Jacotot A., 2013, La Lyre tragigune. Le disconrs pathétique sur la scéne frangaise (1634-1648), Paris,
Classiques Garnier.

Watbled J-P., 2019, « Logos : origine, valeurs et avatars », https://hal.univ-reunion.fr
Wellek et Warren, 1961, La théorie de la littérature, Plon.

Note biographique

Lassana Nassoko est docteur en littérature francaise, spécialité poésie francaise . Sa these intitulée
Poésie et mythes au XIXe siecle a été soutenue en 2023 a 'université Cheikh Anta Diop de Dakar.
Auteur de plusieurs articles sur la poésie francaise, Dr NASSOKO s’intéresse également aux
littératures antique et médiévale. Le mythe étant son sujet de prédilection, il se penche souvent sur
la poésie orale et la musique africaine moderne inspirée des mythes et légendes mandingues. Dr
NASSOKO est également auteur de 'ouvrage critique intitulé La révolution poétique et esthétique chez
Bandelaire et T autréamont, paru aux Fditions universitaires européennes.

Actuellement, il est enseignant vacataire dans des établissements supérieurs publics et privés du
Mali ( ENS de Bamako, ISPRIC de Bamako )

© 2022 Cahiers Africains de rhétorique |, Vol 4, n°2, Année 2025

Copyrights : 1 article est la propriété intellectuelle de son ou ses auteur(s). Le droit de premiere
publication est octroyé a la revue.

Informations sous droit d’auteur et Code éthique, consultables sur le site de la revue :

https://www.cahiersafricainsderhetorique.com/index.php/revue/catalog/category/4
https://www.cahiersafricainsderhetorique.com/index.php/revue/catalog/ category/6

401

@ @ @ La politique de libre acces sous licence A#rition-Non Commercial 4.0 International


http://journals.openeditions.org/
https://hal.univ-reunion.fr/
https://www.umng-flash.com/revues/3
https://www.cahiersafricainsderhetorique.com/index.php/revue/catalog/category/4
https://www.cahiersafricainsderhetorique.com/index.php/revue/catalog/category/6

