
 

 

 

 

 

 

 

Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                           Décembre 2022,    Vol. 1, N°02, PP.50-62  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 

50 

 

La langue comme miroir d’un peuple 

The language as a mirror of a people 
 

Abraham GBOGBOU 

École Normale Supérieure (ENS) 

d’Abidjan-Côte d’Ivoire 

                      abraham82gbogbou@gmail.com   

                                         https://doi.org/10.55595/GB2022 

               ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

     

Date de réception : 12/08/2022         Date d’acceptation : 20/09/2022     Date de publication : 30/12/2022  

 

Résumé : Le rapport entre langue et peuple a fait l’objet de plusieurs réflexions au cours 

de l’histoire des sciences du langage et ne cesse de marquer durablement les esprits. Cette 

réflexion porte sur ce rapport et définit la langue comme un miroir du peuple. Pour le 

montrer, nous sommes partis d’une hypothèse générale selon laquelle la langue et le peuple 

entretiennent un rapport ontologique et spirituel. Ce rapport s’énonce tantôt positifs, tantôt 

négatifs. Mais, nous avons noté en conclusion que la langue est un puissant instrument de 

cohésion sociale, d’unité et de communion. Cette position a eu le privilège d’être la réponse 

à un questionnement qui s’est fait guide de notre réflexion. D’un point de vue 

méthodologique, l’étude s’est appuyée sur l’approche qualitative. Celle-ci nous a permis 

de mieux comprendre certaines notions fondamentales et d’apprécier la sémantique des 

rapports qui lient la langue au peuple. Au niveau du référentiel théorique, la 

sociolinguistique nous a permis de mener une démonstration circonstanciée. Cette 

démonstration s’est faite en deux parties.  D’abord, il s’est agi d’une analyse de la 

dynamique langue-peuple. Ensuite il a été question d’analyser la langue comme un 

paradoxe linguistique.   

  Mots-clés : Convention, Langue, Peuple, Société, Sociolinguistique.  

Abstract : The relationship between language and the people has been the subject of 

several reflections in the history of language sciences and continues to leave a lasting 

impression. This paper focuses on this relationship and defines language as a mirror of the 

people. In order to show this, we start from a general hypothesis according to which 

language and the people maintain an ontological and spiritual relationship. This 

relationship is sometimes positive, sometimes negative. However, we have noted in 

conclusion that language is a powerful instrument of social cohesion, unity and 

communion. This position had the privilege of being the answer to a question that guided 

our reflection. From a methodological point of view, the study was based on a qualitative 
approach. This allowed us to better understand certain fundamental notions and to 

appreciate the semantics of the relationship between language and people. At the level of 

theoretical reference, sociolinguistics enabled us to carry out a detailed demonstration. This 

demonstration was done in two parts.  Firstly, it was an analysis of the language-people 

dynamic. Secondly, it was a question of analysing language as a linguistic paradox. 

   

Keywords: Convention, Language, People, Society, Sociolinguistics.  

 

mailto:abraham82gbogbou@gmail.com
https://doi.org/10.55595/GB2022


 

 

 

  

 

 La langue comme miroir d’un peuple  

 

51 

Introduction 

 

 Les sociétés humaines sont marquées par des phénomènes 

transformationnels qui influencent leurs rapports. En tant produit social, la langue 

fait intiment corps avec la société ou le peuple qui en a fait une convention de 

communication. Ainsi permet-elle aux individus d’une même communauté 

d’interagir. La langue, en effet, est un moyen d’identification de 

L’origine sociocultutrelle d’un individu, voire de tout un peuple. Notre planète terre 

s’avère un espace hétéroclite de langues. Mais parmi cette mosaïque linguistique, 

chaque langue procède d’un peuple bien précis. C’est justement l’une des 

caractéristiques distinctives entre les peuples du monde entier, l’espèce humaine.  

L’objet de cette étude est de mettre en perspective le rapport très étroit qui 

existe entre une langue et un peuple. En d’autres termes, il s’agit de mener la 

réflexion sur le lien ontologique existant entre une langue et le peuple qui la parle. 

C’est dans ce souci de recherche que s’énonce le sujet « Langue comme miroir d’un 

peuple ». Autrement, nous voulons mettre en exergue le fait que langue apparait 

comme le reflet exact du peuple dont elle est le medium de communication. . 

Comment cela se manifeste-t-il quotidiennement dans la pratique que les locuteurs 

font de la langue ? Les conséquences de ce rapport sont-ils toujours heureux pour 

le peuple concerné ? L’expérience que la langue et l’être humain constituent deux 

entités indissociables. Cette observation nous a conduit à l’hypothèse principale 

selon lequel la langue est liée à l’histoire du peuple qui l’a conçue comme medium 

de communication sociale et, par ricochet, l’élément d’identification social et 

culturel dudit peuple.  A partir de cette affirmation qui n’est rien d’autre qu’une 

réponse provisoire à notre problématique, notre hypothèse secondaire est que la 

langue peut être soit le reflet exact soit le reflet déformant du peuple qui en fait 

usage. 

 Cette étude s’inscrit dans une dynamique approche qualitative. Elle a pour 

motivation la description objective du phénomène étudié. L’étude qualitative nous 

permet d’argumenter, d’expliquer le sujet afin qu’il soit clairement compris de tous. 

Ici, nous nous contenterons de décrire le phénomène observé le plus objectivement 

possible, en rendant observable le rapport de congruence, c’est-à-dire l’harmonie 

qui existe entre un peuple et la langue qu’il parle. C’est au regard de cette harmonie 

entre la langue et le peuple qui en fait usage que Saussure (1995, p.25) la définirait 

comme « …un produit social de la faculté du langage et un ensemble de 

conventions nécessaires, adoptées par le corps social pour permettre l’exercice de 

cette faculté chez les individus. »  

Le sujet tel qu’énoncé nous conduit à convoquer la sociolinguistique, partie 

de la linguistique qui traite des relations entre langage, culture et société pour guider 



 

 

 

 

            Abraham GBOGBOU                          ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 

52 

notre travail.  La langue française, par exemple est pratiquée en Côte d’Ivoire 

comme langue officielle et langue nationale aux côtés d’une multitude de langues, 

une soixantaine environ. La sociolinguistique nous aidera à présenter le contexte 

sociolinguistique linguistique de la Côte d’Ivoire 

Pour les besoins d’une analyse détaillée, nous proposons d’organiser le 

travail en deux parties. La première partie est une analyse de la dynamique du 

rapport langue/peuple. La deuxième quant à elle se présente la langue comme un 

paradoxe à résoudre.  

 

1- ANALYSE DE LA DYNAMIQUE DU RAPPORT LANGUE-PEUPLE 

Cette partie de l’étude nous permet de montrer que la langue est l’élément principal 

d’identification d’un peuple. 

1-1- Langue comme miroir social du peuple   

 La langue évoque l’identité du peuple qui la parle.  A cet effet, H. Bohui 

(2013, p.168) souligne que « Toutes les sociétés humaines ont en partage le langage 

articulé comme principale modalité de régulation de l’interaction sociale. »  Partant 

de ce point de vue, nous postulons que la langue française par exemple apparaît 

comme la convention commune au peuple français pour interagir socialement. La 

langue se pose donc comme le miroir de la société qui l’a conçue comme 

convention, car c’est par elle que la société en question se distingue des autres 

sociétés qui partagent le même espace géographique qu’elle. L’Afrique est un 

continent qui est fortement marqué par le multilinguisme. C’est-à-dire que sur un 

même espace géographique, différentes langues cohabitent. Mais les peuples 

voisins se distinguent les uns des autres par leur langue.  

 Quand on entend un locuteur prononcer le lexème « nzambé », la première 

idée qui vient à l’autre c’est que le locuteur en question est un Lingala, car le lexème 

invoqué relève de la culture linguistique lingagla. La langue est un instrument qui 

permet à l’homme d’intégrer véritablement une société. Ne pas être capable de 

parler sa langue maternelle, reste problématique quant au lien de parenté avec cette 

langue, et ce, bien entendu au sens linguistique et anthropologique du terme. La 

langue permet à l’homme de s’identifier comme une substance pensante distincte 

d’autres substances pensantes dans la société. Elle permet aux hommes de mieux 

comprendre la vie, d’appréhender le monde et la société. La langue introduit 

l’homme dans la société. Et comme un miroir, elle ramène à l’homme sa propre 

image. Ainsi que nous lisons dans les écrits judéo-chrétiens, la grande manifestation 

de l’effusion du Saint-Esprit. La Bible dit : « Quand le jour de la pentecôte arriva, 

ils (les apôtres) se trouvaient réunis ensemble…alors leur apparurent comme des 

langues de feu qui se partageaient et s’en posa sur chacun d’eux. Ils furent remplis 



 

 

 

  

 

 La langue comme miroir d’un peuple  

 

53 

du Saint-Esprit et se mirent à parler d’autres langues, comme l’esprit leur donnait 

de s’exprimer ». La suite du verset précise que la grande foule venue de toutes les 

contrées du monde « se trouvait en plein désarroi, car chacun les entendait dans sa 

propre langue. »1 La valeur argumentative du texte-ci est qu’il met chacun en face 

de sa réalité linguistique : chacun les entendait dans sa propre langue. Si à cette 

occasion les Dida avaient été là, chacun d’eux les entendrait en dida (dans leur 

propre langue).   

 

1-2- La langue, moyen d’unité et de communion 

 La langue n’a pas seulement pour fonction la communication s’affirme 

comme un moyen d’unité et de communion. Ainsi que le souligne T. Sidakou (op 

cit) « La langue au sein d’une ethnie est l’expression de l’unité, une manifestation 

de la mise en commun des personnes. Elle exprime une unité dans la diversité. La 

langue comme communication au sein de l’ethnie, est aussi moyen de 

communion. » De cette assertion se dégagent deux termes essentiels que sont la 

« communication » et la « communion ». Etymologiquement, « communiquer » 

dérive du latin ''communicare''. Selon le petit Robert, communiquer, c’est « être en 

relation avec ». Quant à la communion, « c’est une similitude de sentiments, 

d’idées, de croyances entre deux ou plusieurs personnes qui ont conscience de cette 

similitude. » (A. Lalande, 1995, p.85).  

 Ainsi, en Afrique, les peuples manifestent cette communion à travers de 

vastes réseaux d’alliances interethniques. Les Dida, en Côte d’Ivoire, interagissent, 

à cet effet, avec les Odjoukrou /oʤukru/, Abè /abꜪ/, Abidji /abiʤi/, Akyé /akje/, 

Ebrié ou chiaman /kijamᾶ/, etc. Ces liens ancestraux entre les Dida et les autres 

peuples pourraient se présenter comme suit : 

Les Dida et leurs alliés s’identifient à partir de leurs différentes langues. Quand un 

Dida parle et qu’un ressortissant de ces peuples suscités l’entend parler, il l’identifie 

automatiquement comme un Dida mais surtout comme son frère. La langue, 

élément d’unité se révèle comme un moyen de dévoilement et de déploiement 

d’identité, de fraternité et de rapprochement. 

 Nous rappelons aussi que l’une des fonctions fondamentales de la langue, 

c’est la communication. Comme le dit A. Martinet (1980, p.9) « La fonction 

essentielle de cet instrument qu’est une langue est celle de communication : le 

français, par exemple, est avant tout l’outil qui permet aux gens « de langue 

française » d’entrer en rapport les uns avec les autres. » Par ailleurs, parlant de la 

double articulation du langage humain, il précise que « La première articulation est 

 
1 Actes.2, 1-6. 

 



 

 

 

 

            Abraham GBOGBOU                          ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 

54 

la façon dont s’ordonne l’expérience commune à tous les membres d’une 

communauté linguistique données » (idem, p.14).  

Quand des individus parlent une même langue, c’est pour se comprendre. 

Car, le mot comprendre contient étymologiquement ''cum'' qui signifie « avec » et 

''prendere'', c’est-à-dire « prendre ». Par conséquent, échanger avec l’autre grâce à 

une langue veut dire : « saisir l’autre dans son ensemble, le prendre avec soi sans 

toutefois le nier, et aussi se laisser saisir par lui tout en demeurant soi-même » (T. 

Sidakou, op. cit, p.10).  

 En effet, l’autre en face de moi devient un alter ego. C’est justement à cette 

altérité que V. Hugo (1975, p.28) fait allusion quand il dit : « Quand je vous parle 

de moi, je vous parle de vous. Comment ne le sentez-vous pas ? Ah ! Insensé qui 

croit que je ne suis pas toi ! » Par cette proclamation, Hugo exclut dans les rapports 

sociaux toute idée de scission radicale entre autrui et son alter ego. La langue est 

destinée à nous faire comprendre, à maintenir une relation d’unité entre les 

membres d’une ethnie, d’une même région voire d’un même pays. Qui parle donc 

d’unité fait implicitement allusion à des entités distinctes qui se mettent ensemble, 

s’interpénètrent. La langue se propose comme un moyen efficace de cette 

médiation. Elle s’avère ce vaste marché où se fait le commerce d’amitié entre les 

personnes d’une même ethnie. La cohésion sociale, socle du raffermissement des 

liens entre les peuples en dépend.  

 En revanche, parler de communion seulement lorsque des personnes 

échangent ou dialoguent, c’est à notre sens réduire la langue à un contexte spatio-

temporel précis. La langue étant un signe de communication, elle va au-delà des 

lieux et des moments. Il est certes avéré que l’unité entre des individus est forte 

lorsqu’ils parlent la même langue. Mais cette communion déborde ce cadre-là. En 

effet, la langue avant tout est « adja » /aʤa/, c’est-à-dire héritage culturel en langue 

dida.  

1-3- La langue, un héritage culturel  

 L’Afrique est généralement regardée comme un continent très pauvre. Et 

souvent, cette pauvreté s’apprécie relativement au niveau de la croissance 

économique et de la disponibilité d’infrastructures sociales. Or, au niveau culturel, 

elle est vue comme un grand patrimoine.  Cette richesse est observable tant 

quantitativement que qualitativement. Au niveau quantitatif, l’Afrique regorge de 

cultures multiples et multiformes. Au niveau de la qualité chaque culture fait montre 

de sa spécificité et originalité.   

Entendons donc par le vocable culture l’ensemble historique et 

géographiquement défini des institutions caractéristiques d’une société donnée qui 

désigne non seulement les traditions artistiques, scientifiques, religieuses, et 



 

 

 

  

 

 La langue comme miroir d’un peuple  

 

55 

philosophiques d’une société, mais encore ses techniques propres, ses coutumes 

politiques et les mille usages qui caractérisent la vie quotidienne (L. Moreau, p.7). 

 Le mot culture connaît plusieurs acceptions selon les disciplines 

scientifiques. Il est souvent conçu sur le même paradigme définitionnel que le mot 

« tradition » définit comme accumulation de savoirs ancestraux. Et comme le dit 

Diki-Kidiri (op. cit, p.146), « Cette tradition permet aux membres d’une même 

communauté linguistique de communiquer aux autres les mêmes règles de 

grammaire.» La culture est donc une activité de transmission de savoirs linguistique 

et grammatical. Et ce, de génération à génération. Diki-Kidiri (idem) ajoute ce qui 

suit :  

Il nous paraît aussi également important de souligner le sens du mot tradition selon 

l’emploi qu’en fait Guilbert car, faut-il le rappeler, la tradition n’est pas seulement 

l’accumulation des savoirs ancestraux, elle est aussi la maintenance des 

expériences du passé et l’assurance de leur transfert aux générations futures, sinon 

elle serait du pur folklore. Il n’est donc de tradition sans culture de la mémoire. 

Plus cette mémoire est collective, plus elle sera continûment intégrée dans la 

société. Pour les sociétés africaines, la mémoire collective constitue donc de 

véritables « textes », des archives toujours consultables, même s’ils ne sont pas 

d’ordinaire transcrits.  

  

Ici, l’auteur souligne le sens ou l’importance de langue dans la transmission 

et la pérennisation de la culture. La langue est un instrument qui permet à la culture 

de résister au temps. Elle la rend atemporelle, durable par l’acte de transmission de 

génération à génération. Pour nous Africains, la langue est un outil de valorisation 

de nos cultures, car la langue véhicule la culture : notre identité. Quand un Français 

ou un Allemand ou encore un Anglais (peuples occupant le même espace européen) 

parle sa langue de socialisation qui n’est autre que sa langue maternelle, l’on 

l’identifie comme appartenant à une culture européenne. Le locuteur français 

(d’origine) en parlant la langue française met inexorablement en valeur sa culture 

qui définit son identité.  

 Ainsi, « l’enfant naît et se développe dans la société des hommes. Ce sont 

les humains adultes, ses parents, qui lui inculquent l’usage de la parole. » (E. 

Benveniste, 1966, p.29). Ses parents eux aussi ont acquis cet héritage de leurs 

parents. L’échelle peut être ainsi remontée pour parvenir à la conclusion selon 

laquelle « la langue est un héritage que l’on acquiert dans le groupe humain. » (T. 

Sidakou, op cit, p.11). Parler une langue, c’est donc rendre grandement hommage 

aux ancêtres qui ont élaboré et parler cette langue avant nous. Quand le Dida de 

Côte d’Ivoire dit par exemple « djaka », c’est un hommage culturel qu’il rend à ses 

ancêtres qui par convention ont donné vie à ce lexème. F. de Saussure (op. cit.) 



 

 

 

 

            Abraham GBOGBOU                          ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 

56 

définissant la langue comme « un produit social de la faculté du langage et un 

ensemble de conventions de cette faculté chez les humains », ne semblait pas tout 

dire. Quand le linguiste genevois, père du structuralisme, emploie dans son 

assertion le substantif « conventions », ce n’est pas fortuit. En effet, le mot 

convention dans la langue française est synonyme de réunion, de pacte, d’accord 

volontaire. C’est bien entendu ce caractère conventionnel que le personnage 

Hermogène défendait face à un autre Cratyle qui affirmait le caractère inné du 

langage. (Platon, 1979, pp532-538).  

 La convention est donc une entente originelle qui s’est perpétuée depuis nos 

premiers ancêtres jusqu’à nous. D’où, la nécessité de conserver par l’usage de la 

langue la relation véritable qui nous lie à nos prédécesseurs et aux générations 

futures, et la relation horizontale avec notre contemporanéité.  

 En plus, les Africains disent souvent qu’ « en Afrique, la parole est sacrée. 

Or, la langue est l’instrument de la parole. Elle est le reflet le plus fidèle de 

l’Homme, plus précisément la plus authentique expression d’un peuple donnée. » 

(L.S. Senghor, 1964, p330). Ainsi que le soutient A. Stamm, (1999), « La parole 

[africaine] est un monde ». 

 La langue est, somme toute, le signe visible d’appartenance à une même 

ethnie, ou une même communauté humaine et linguistique précise. Par ailleurs, elle 

est le signe d’unité entre les membres d’un groupe.  Aussi la langue est-elle un 

instrument qui favorise le développement.  

1-4- La langue, medium entre le peuple et les agents de développement. 

 Le niveau de développement d’un peuple est à l’image de la place que ce 

peuple accorde à sa langue ou à ses langues. Car, la langue en tant que medium 

d’interactions entre les humains, est un élément essentiel dans la conception et la 

mise en œuvre de projets de développement. Elle permet aux acteurs de 

communiquer, d’échanger, de discuter afin de trouver des solutions aux problèmes 

de développement qui minent leurs sociétés. Les écrits Judéo-chrétiennes (Gn.11-

9) nous enseignent que les premiers hommes, nos ancêtres, parlaient une et même 

langue, et que c’est par elle seulement qu’ils communiquaient. Le projet de la Tour 

de Babel ne fut réalisé que parce que ces premiers hommes ont pu accorder leur 

vue, leurs idées grâce à leur langue. Cette expérience nous enseigne combien de 

fois la langue est très importante pour le développement d’une société.   

 L’Afrique est l’un des continents au monde qui regorge d’une multitude de 

langues, or, cette Afrique est frappée de pauvreté. Cela s’explique peut-être par le 

fait qu’elle fait d’un mauvais usage ses langues ou qu’elle ne les met pas 

suffisamment à contribution dans ses projets de développement. La Côte d’Ivoire, 

par exemple, est un pays de l’Afrique de l’Ouest modèle du multilinguisme. Cela 



 

 

 

  

 

 La langue comme miroir d’un peuple  

 

57 

est un grand avantage pour son développement économique, social, culturel, 

humain, etc. Mais, ayant fait le choix de la langue française comme sa langue 

nationale, même sa langue de scolarisation, les langues maternelles qui, en principe, 

sont les langues de première socialisation de la plus grande majorité des Ivoiriens 

sont reléguées au second plan, même dans les projets de développement. Nombre 

de projets de développement ont connu un échec du fait de la méprise des langues 

locales par les Africains eux –mêmes dans ces projets.  

 Les langues locales peuvent servir d’outils efficaces de développement si 

elles sont prises en compte en amont dans les programmes de développement. Nous 

convenons avec Silué (2000, p.8) que le développement est « l’ensemble des 

actions entreprises dans une communauté en vue d’améliorer les conditions de vie 

individuelles et collectives. » Parmi les actions dont parle l’auteur, la langue est un 

élément épicentral. Elle occupe une place en amont et en aval. Il importe, donc, que 

dans tout projet de développement, l’information est nécessaire. Or, celle-ci est 

intimement liée à l’usage de la langue du bénéficiaire du projet de développement 

en question. 

  Mais, il y a aussi l’éducation. « Dans nos sociétés, le modèle de 

communication sociale qui dispute la préséance de l’information est celle de 

l’éducation » (T. Bearth et D. Fan, 2001, p1). Cette éducation n’atteint des résultats 

escomptés que lorsqu’elle interagit avec les langues locales. C’est ce qui justifie 

l’enseignement des langues locales dans bon nombre de pays africains comme le 

Cameroun, le Sénégal, le Burkina Faso, le Bénin, le Niger, le Tchad, le Mali, le 

Cogo Brazzaville, le Congo Kinshasa, etc. Bien que la Côte d’Ivoire ai fait 

l’expérience du Programme Éducation Intégré (PEI), programme d’enseignement 

de dix langues locales dans quelques écoles primaires, c’est à partir de l’année 

scolaire 2022-2023 que l’enseignement des langues locales deviennent une réalité 

nationale au plan éducatif.   

 T. Bearth et D. Fan, (Idem, p.11) précise que l’intérêt d’une approche 

linguistique du développement ne se limite pas au repérage de procédures 

discursives favorisant l’implantation d’un discours innovant au sein de la 

communauté –cible. Elle ne prendra toute sa signification en incluant dans sa 

démarche la substance et le sens du projet en tant que sous-produit du processus 

communicationnel visant l’adoption du projet par la communauté comme le sien, 

et non plus comme celui d’un agent externe. Cette adoption, faut le dire, se fait 

prioritairement au travers d’une activité discursive variée et prolongée. 

 La langue, en regard de la démonstration que nous venons de faire se révèle 

comme le miroir de l’âme du peuple qui en fait usage. C’est grâce à elle que 

l’homme s’identifie et est identifié comme appartenant à une culture ou à une 



 

 

 

 

            Abraham GBOGBOU                          ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 

58 

communauté linguistique bien donnée. Nous l’avons dit, la langue est un moyen 

d’union, de communion, d’unité, de développement économique, mais aussi et 

surtout de cohésion sociale. Toutefois, la langue prise comme telle, c’est-à-dire 

définit relativement à une communauté spécifique donnée, ne favorise-t-elle pas le 

refus de l’altérité et donc opposition à ce qui est étranger à l’ethnie, à la 

communauté, au groupe ? Telle se présente l’économie du questionnement de notre 

étude, et qui débouche sur la troisième partie.  

 

2- LA LANGUE, UN PARADOXE LINGUISTIQUE  

 Nous avons, jusque-là, montré les avantages de la langue en tant qu’outil 

d’unité, d’union et de cohésion sociale. Mais en regard de l’expérience africaine de 

son usage, la langue n’apparaît pas toujours telle que notre postulat de départ la 

conçoit. Il y a, donc, une impérieuse nécessité de repenser la langue en Afrique.  

2-1- La langue comme reflet déformant ou fermeture à l’autre 

 Nous appelons reflet déformant les conséquences négatives dues au mauvais 

usage de la langue par les locuteurs. La langue, si elle peut être en harmonie parfaite 

avec le peuple qui la parle, mais l’effet produit n’est pas toujours une harmonie 

parfaite, concrète. Il peut être aussi déformant. La langue qui, d’ordinaire, est 

ouverture à l’autre devient fermeture hermétique au monde extérieur.  

 Au lieu de favoriser l’intégration, la langue devient un instrument qui 

permet d’isoler, l’autre. Face à un étranger, la langue est utilisée pour entretenir une 

communication dans laquelle il est exclu. Par ailleurs, Dans le souci de conserver 

et promouvoir leur langue, les hommes l’utilisent de façon sectaire. Les écrivains 

africains dits de la seconde génération en sont une illustration parfaite. Pour 

mémoire, nous citons Ahmadou Kourouma en Côte d’Ivoire, Sony Labou Tansi au 

Congo et Patrice N’ganang au Cameroun tous brisent les canons grammaticaux 

d’écriture de romans et du bon usage de la langue française en y introduisant leurs 

langues maternelles. Peu importe si celui qui les lit comprend. L’essentiel c’est de 

promouvoir leur langue maternelle. Du coup, l’autre qui n’est pas de l’air 

linguistique et culturel desdits auteurs se sans étranger à leurs discours littéraires. 

Ainsi A. MBanga (1982, p.135) devait dire de Sony : « Je fais éclater les mots pour 

exprimer ma tropicalité. Ecrire mon livre me demandait d’inventer un lexique des 

noms capables par leur sonorité de rendre la situation tropicale. » Il est donc clair 

ici que la langue est ramenée ici à soi de façon exclusive, d’où sa fermeture à l’autre. 

 Ce repli sur soi à travers la langue se fait remarquer de façon notoire par la 

création, au niveau local, d’association ou toute autre organisation basée sous la 

bannière de l’ethnie ou la langue. Ainsi au plan culturel avons –nous par exemple 

le foisonnement de festivals de la culture de telle ou telle région ou groupe ethnique. 



 

 

 

  

 

 La langue comme miroir d’un peuple  

 

59 

De façon consciente ou inconsciente, c’est une manière d’éviter de s’ouvrir à l’autre 

tout en voulant protéger sa propre culture de peur qu’elle soit phagocytée par une 

culture extérieure.  

 Aussi, il s’avère important de souligner qu’à certains moments de la vie des 

peuples, la langue a été ou est utilisé à des fins personnelles. C’est le cas par 

exemple des interprètes ou traducteurs qui de façon malhonnête disent autre chose 

que ce qui devait être dit. Mais traduire, c’est aussi trahir dans le sens de la difficulté 

que celui qui traduit a à trouver le sens exact de ce que l’autre dit. Il en a été ainsi 

lors de la période coloniale, en Afrique ou les colons avaient besoin de l’aide de 

traducteurs.  

 D’un point de vue politique, la langue est aussi instrumentalisée. Ainsi, l’on 

réussit à opposer un groupe ethnique contre un autre par cette instrumentalisation 

de la langue. L’exemple le plus palpable qui reste encore vivace dans la mémoire 

collective des Africains est la crise sociale qui a opposé les Hutus et les Tutsi au 

Rwanda. Le bilan est lourd : « 93,7% des victimes du génocide ont été tuées parce 

qu'elles étaient identifiées comme Tutsis, 1% parce qu'elles avaient des liens de 

parenté, de mariage ou d'amitié avec des Tutsis, 08% parce qu'elles avaient des 

traits physiques semblables à ceux des Tutsis2. » C’est à cela que la stigmatisation 

ethnique conduit ; à des dérives aux conséquences irréparables 

 Il peut aussi arriver que la langue d’un groupe, parce qu’il est plus puissant 

(politiquement) ou majoritaire soit imposée comme langue nationale. La 

conséquence directe d’un tel usage de la langue, c’est qu’à l’extérieur, l’on ne pense 

pas qu’il existe cette seule langue dans l’espace géographique en question. Comme 

le précise T. Sidakou (Op cit, p.18), « La diversité linguistique se réduit à la langue 

nationale » et d’ajouter « la langue devient un instrument de scission, d’opposition 

et d’assujettissement entre les hommes. » 

 Au regard de ce qui précède, il est clair que la langue n’est pas toujours 

assignée à un rôle de rapprochement et de consolidation des liens sociaux. 

Malheureusement, elle est souvent utilisée à mauvais escient par les hommes 

distordus. Sous ce prisme, elle nous ramène un reflet distordu, déformé. D’où 

l’urgente nécessité de la repenser, notamment en Afrique. 

 

2-2- Du nécessaire changement de paradigme linguistique en Afrique 

 Nous partons toujours de notre postulat de départ selon lequel la langue en 

tant que produit social détermine l’identité du peuple ou de la société qui l’a 

produite. Par conséquent, la langue met en relation les individus les uns avec les 

 
2 https://reliefweb.int/report/rwanda/rwandag%C3%A9nocide-plus-dun-million-de-morts-bilan-

officiel 



 

 

 

 

            Abraham GBOGBOU                          ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 

60 

autres, uni les peuples les uns avec les autres. Mais que cette même langue peut 

aussi les diviser quand elle est mal orientée, utilisée.  La langue peut être trompeuse, 

illusoire et capable de déformer les données immédiates. La langue est mauvaise 

quand on l’utilise pour désigner un sens que celui auquel il est destiné, pour induire 

les autres en erreur. Vu sous ce dernier, il s’avère nécessaire de repenser la langue.  

 Nous n’avons ni la prétention, ni la présomption de donner des solutions 

toutes faites aux différents problèmes de l’Afrique issus de la langue. Mais notre 

objectif, est de d’ouvrir le débat. Car, la pire ignorance qui puisse exister, selon 

Platon (1979,118a, p.102), c’est celle qui s’ignore elle-même ; elle est « la cause 

des maux ».  L’Afrique, en ce qui la concerne, est foncièrement plurilingue. Tout 

laisse à croire que ce pluralisme linguistique est un frein à l’unité et  à la cohésion 

sociale. Nous pensons que le mal n’est pas tant lié au plurilinguisme mais plutôt à 

l’usage maladroit qui en est fait par l’Africain lui-même, car c’est lui qui met à 

contribution cet important élément de sa culture. En effet, « L’invention de 

communiquer nos idées dépend moins des organes qui nous servent à cette 

communication que d’une faculté propre à l’homme, qui lui fait employer ses 

organes à cet usage » (J.J. Rousseau, 1993, p.59).  

 Les hommes doivent donc faire une remise en cause constante de l’usage 

assigné à la langue. Chaque peuple devrait considérer sa langue comme étant égale 

à celle des autres. Le contraire serait de l’ethnocentrisme.  Car le mal, c’est 

justement le complexe de supériorité qui habiterait certaines personnes vis-à-vis des 

autres. Les conséquences d’une telle attitude (nous l’avons dit supra partant de 

l’exemple du Rwanda) sont lourdes.  

 Les écrits judéo-chrétiens nous apprennent que c’est parce que les premiers 

hommes, nos ancêtres ont fait d’un mauvais usage de la langue que Dieu les a 

confondus par la création de plusieurs langues. Ils furent donc dispersés çà et là, 

partout sur la surface de la terre. Le texte dit :  

Le Seigneur descendit pour voir la ville et la tour que bâtissaient les fils d’Adam. 

« Eh, dit le Seigneur, ils ne sont tous qu’un peuple et qu’une langue et c’est là leur 

première œuvre ! Maintenant, rien de ce qu’ils projetteront ne leur sera 

inaccessible ! Allons, descendons et brouillons ici leur langue, qu’ils ne s’entendent 

plus les uns les autres ! » De là, le Seigneur les dispersa sur toute la surface de la 

terre » (Genèse 11, p.1-9).  

 Le texte-ci révèle sans ambages que Dieu a châtié les fils d’Adam du fait du 

mauvais usage qu’ils ont fait de la langue. Par ailleurs, nous notons de ce récit 

biblique que le fait de « parler une même langue n’est pas une garantie de 

bienveillance » (T. Sidakou, 2007, p.21). Mais, comme nous l’avons souligné aussi 

précédemment, le jour de la Pentecôte, lors des prêches des apôtres toute personne 



 

 

 

  

 

 La langue comme miroir d’un peuple  

 

61 

venue les écouter les entendait dans sa propre langue. Ici, encore, Dieu rétablit 

implicitement mais spirituellement l’unité linguistique. Cela sous –entend que 

langue devrait être source de rassemblement et non de division. Elle facilite 

l’intégration à tous les niveaux de la vie sociale. Accepter l’autre sans forcément 

qu’il parle la même langue que nous est une parfaite définition de la tolérance. A 

ce propos, Z. Béré (2006, p.93) dit avec éloquence : « La tolérance est hospitalité 

et l’hospitalité est tolérance. » 

 La langue est certes le reflet de la culture qui en fait usage, mais elle n’est 

pas moins le reflet de la culture des autres peuples avec lesquels elle a commerce. 

C’est à ce prix, d’un point de vue exogène, que la culture et son véhicule, la langue, 

s’enrichissent. Dans ce parcours, ledit peuple doit se défaire de certaines pratiques, 

en adopter de nouvelles ou s’adapter à bien d’autres. Cela va avec des mouvements 

de ressac continuels et de conflits, ouverts ou fermés entre conservateurs et 

progressistes. Par où l’on voit qu’il est infécond en la matière de se détourner des 

aspects politiques, sociaux et économiques qui triangulent à angles obtus…la vie 

des peuples.  

 

CONCLUSION 

 En conclusion, nous rappelons que notre réflexion a porté sur le rapport 

langue-peuple et eu pour substrat le sujet ci-après : « : « La langue comme miroir 

du peuple '» Son exploration a nécessité une démarche en deux parties. Nous avons 

mis en relief cette dynamique qui unie la langue et le peuple d’une part et avons 

noté que la langue certaines fois peut se révéler comme un paradoxe. L’analyse 

nous a permis de vérifier notre postulat de départ qui est que la langue et le peuple 

entretiennent un lien ontologique. Par conséquent, il est inconcevable d’envisager 

un peuple sans langue, tout comme langue ne sort ex-nihilo. Par ailleurs, il reste à 

ne pas ignorer que la langue fonctionne est biface. En réalité, ses conséquences 

sociales bonnes ou pas sont consécutives à l’usage que les hommes eux-mêmes font 

de cet instrument linguistique. Il est toutefois important de retenir que la langue est 

un facteur d’unité, d’union, de communion et de cohésion sociale. En regard de 

cela, nous avons postulé qu’elle est un miroir de l’âme d’un peuple.  

 Par ailleurs, notons que le mauvais usage de la langue peut constituer un 

grand danger contre la société ; d’où l’ultime nécessité de repenser la langue, en 

insistant sur le cas de l’Afrique, notre continent. 

 

BIBLIOGRAPHIE 

BEARTH Thomas et DIOMANDE Fan, 2001, « La langue- facteur méconnu du 

développement », in Revue Internationale de la Vie et de la Terre, No 

spécial, Abidjan, pp344-357. 



 

 

 

 

            Abraham GBOGBOU                          ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 

62 

BOHUI Djédjé Hilaire, 2013, « Les avertisseurs communicationnels africains :  

 essai d’étude pragmatique chez Kourouma, in Création, langue et discours 

dans l’écriture d’Ahmadou Kourouma, Actes du colloque, Abidjan le Graal, 

pp168-188. 

HUGO Victor, 1979, Les Contemplations, Paris, Gallimard. 

BENVENISTE Emile, 1966, Problèmes de linguistique générale, Tome1, Paris, 

Gallimard. 

KIDI-KIDIRI, 2008, Le vocabulaire scientifique dans la langue africaine, Paris, 

Karthala. 

LALANDE André, 1995, Vocabulaire technique et origine de la philosophie, 

Vol.1, Paris éd. PUF. 

LEDENT Roger, 1974, Comprendre la sémantique, Belgique, Marabout 

Université. 

MARTINET André, 1980, Eléments de linguistique générale, Paris, Armand Colin. 

MBANGA Anatole, 1982, Les procédés de création de Sony Labou Tansy, système 

d’interaction dans l’écriture, Paris, l’Harmattan. 

OGEN et RICHARDS, 1923, The meaning of meaning, London, Kegan Paul. 

CHARAUDEAU Patrick et MAINGUENEAU Dominique 2002, Dictionnaire 

d’analyse du discours, Paris, Seuil. 

PLATON, 1979, « Premier Alcibiade », in Œuvres complète, Tome1, Paris, 

Librairie Garnier. 

ROUSSEAU Jean-Jacques, 1993, Essai sur l’origine des langues, Paris, 

Flammarion. 

SAUSSURE Ferdinand (de), 1995, Cours de linguistique générale, Paris, Payot.  

SENGHOR Léopold Sédar, 1964, Liberté1-Négritude et humanisme, Paris, Seuil. 

SIDAKOU Tchakpala (2007), « Le pluralisme linguistique en Afrique », in Revue 

annales philosophiques de l’UCAO, No 4, Abidjan, Editions UCAO, pp7-

24. 

STAMM Anne, 1999, La parole est un monde, sagesse africaine, Paris, Seuil. 

 

 


