Cahiers Africains de Rhétorique(fr), Décembre 2022, Vol. 1, N°02, PP.50-62
African Rhetoric Notebooks(An)
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

La langue comme miroir d’un peuple
The language as a mirror of a people

Abraham GBOGBOU

Ecole Normale Supérieure (ENS)

d’ Abidjan-Céte d’Ivoire

abraham82gbogbou@gmail.com
https://doi.org/10.55595/GB2022
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

Date de réception : 12/08/2022 Date d’acceptation : 20/09/2022 Date de publication : 30/12/2022

Résumé : Le rapport entre langue et peuple a fait I’objet de plusieurs réflexions au cours
de I’histoire des sciences du langage et ne cesse de marquer durablement les esprits. Cette
réflexion porte sur ce rapport et définit la langue comme un miroir du peuple. Pour le
montrer, nous sommes partis d’une hypothése générale selon laquelle la langue et le peuple
entretiennent un rapport ontologique et spirituel. Ce rapport s’énonce tantot positifs, tantot
négatifs. Mais, nous avons noté en conclusion que la langue est un puissant instrument de
cohésion sociale, d’unité et de communion. Cette position a eu le privilége d’étre la réponse
a un questionnement qui s’est fait guide de notre réflexion. D’un point de vue
méthodologique, I’étude s’est appuyée sur I’approche qualitative. Celle-ci nous a permis
de mieux comprendre certaines notions fondamentales et d’apprécier la sémantique des
rapports qui lient la langue au peuple. Au niveau du référentiel théorique, la
sociolinguistique nous a permis de mener une démonstration circonstanciée. Cette
démonstration s’est faite en deux parties. D’abord, il s’est agi d’une analyse de la
dynamique langue-peuple. Ensuite il a été question d’analyser la langue comme un
paradoxe linguistique.
Mots-clés : Convention, Langue, Peuple, Société, Sociolinguistique.

Abstract : The relationship between language and the people has been the subject of
several reflections in the history of language sciences and continues to leave a lasting
impression. This paper focuses on this relationship and defines language as a mirror of the
people. In order to show this, we start from a general hypothesis according to which
language and the people maintain an ontological and spiritual relationship. This
relationship is sometimes positive, sometimes negative. However, we have noted in
conclusion that language is a powerful instrument of social cohesion, unity and
communion. This position had the privilege of being the answer to a question that guided
our reflection. From a methodological point of view, the study was based on a qualitative
approach. This allowed us to better understand certain fundamental notions and to
appreciate the semantics of the relationship between language and people. At the level of
theoretical reference, sociolinguistics enabled us to carry out a detailed demonstration. This
demonstration was done in two parts. Firstly, it was an analysis of the language-people
dynamic. Secondly, it was a question of analysing language as a linguistic paradox.

Keywords: Convention, Language, People, Society, Sociolinguistics.

50



mailto:abraham82gbogbou@gmail.com
https://doi.org/10.55595/GB2022

La langue comme miroir d’un peuple

Introduction

Les sociétés humaines sont marquées par des phénomenes
transformationnels qui influencent leurs rapports. En tant produit social, la langue
fait intiment corps avec la société ou le peuple qui en a fait une convention de
communication. Ainsi permet-elle aux individus d’une méme communauté
d’interagir. La langue, en effet, est un moyen d’identification de
L’origine sociocultutrelle d’un individu, voire de tout un peuple. Notre planéte terre
s’avere un espace hétéroclite de langues. Mais parmi cette mosaique linguistique,
chaque langue proceéde d’un peuple bien précis. C’est justement 1’une des
caractéristiques distinctives entre les peuples du monde entier, I’espéce humaine.

L’objet de cette étude est de mettre en perspective le rapport trés étroit qui
existe entre une langue et un peuple. En d’autres termes, il s’agit de mener la
réflexion sur le lien ontologique existant entre une langue et le peuple qui la parle.
C’est dans ce souci de recherche que s’énonce le sujet « Langue comme miroir d’un
peuple ». Autrement, nous voulons mettre en exergue le fait que langue apparait
comme le reflet exact du peuple dont elle est le medium de communication. .
Comment cela se manifeste-t-il quotidiennement dans la pratique que les locuteurs
font de la langue ? Les conséquences de ce rapport sont-ils toujours heureux pour
le peuple concerné ? L’expérience que la langue et 1’étre humain constituent deux
entites indissociables. Cette observation nous a conduit a I’hypothése principale
selon lequel la langue est liée a I’histoire du peuple qui I’a congue comme medium
de communication sociale et, par ricochet, 1’élément d’identification social et
culturel dudit peuple. A partir de cette affirmation qui n’est rien d’autre qu’une
réponse provisoire a notre problématique, notre hypothése secondaire est que la
langue peut étre soit le reflet exact soit le reflet déformant du peuple qui en fait
usage.

Cette ¢tude s’inscrit dans une dynamique approche qualitative. Elle a pour
motivation la description objective du phénomeéne étudié. L’étude qualitative nous
permet d’argumenter, d’expliquer le sujet afin qu’il soit clairement compris de tous.
Ici, nous nous contenterons de décrire le phénomeéne observé le plus objectivement
possible, en rendant observable le rapport de congruence, c’est-a-dire 1’harmonie
qui existe entre un peuple et la langue qu’il parle. C’est au regard de cette harmonie
entre la langue et le peuple qui en fait usage que Saussure (1995, p.25) la définirait
comme «...un produit social de la faculté du langage et un ensemble de
conventions nécessaires, adoptées par le corps social pour permettre I’exercice de
cette faculté chez les individus. »

Le sujet tel qu’énoncé nous conduit a convoquer la sociolinguistique, partie
de la linguistique qui traite des relations entre langage, culture et société pour guider

51



Abraham GBOGBOU ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

notre travail. La langue francaise, par exemple est pratiquée en Cote d’Ivoire
comme langue officielle et langue nationale aux c6tés d’une multitude de langues,
une soixantaine environ. La sociolinguistique nous aidera a présenter le contexte
sociolinguistique linguistique de la Cote d’Ivoire

Pour les besoins d’une analyse détaillée, nous proposons d’organiser le
travail en deux parties. La premiére partie est une analyse de la dynamique du
rapport langue/peuple. La deuxieme quant a elle se présente la langue comme un
paradoxe a résoudre.

1- ANALYSE DE LA DYNAMIQUE DU RAPPORT LANGUE-PEUPLE
Cette partie de 1’étude nous permet de montrer que la langue est I’élément principal
d’identification d’un peuple.

1-1- Langue comme miroir social du peuple

La langue évoque I’identité du peuple qui la parle. A cet effet, H. Bohui
(2013, p.168) souligne que « Toutes les sociétés humaines ont en partage le langage
articulé comme principale modalité de régulation de I’interaction sociale. » Partant
de ce point de vue, nous postulons que la langue francaise par exemple apparait
comme la convention commune au peuple frangais pour interagir socialement. La
langue se pose donc comme le miroir de la société qui 1’a congue comme
convention, car c’est par elle que la société en question se distingue des autres
sociétés qui partagent le méme espace géographique qu’elle. L’Afrique est un
continent qui est fortement marqué par le multilinguisme. C’est-a-dire que sur un
méme espace geographique, différentes langues cohabitent. Mais les peuples
voisins se distinguent les uns des autres par leur langue.

Quand on entend un locuteur prononcer le lexeme « nzambé », la premiére
idée qui vient a I’autre c¢’est que le locuteur en question est un Lingala, car le lexeme
invoqué reléve de la culture linguistique lingagla. La langue est un instrument qui
permet & I’homme d’intégrer véritablement une société. Ne pas €tre capable de
parler sa langue maternelle, reste problématique quant au lien de parenté avec cette
langue, et ce, bien entendu au sens linguistique et anthropologique du terme. La
langue permet a ’homme de s’identifier comme une substance pensante distincte
d’autres substances pensantes dans la société. Elle permet aux hommes de mieux
comprendre la vie, d’appréhender le monde et la société. La langue introduit
I’homme dans la société. Et comme un miroir, elle raméne a I’homme sa propre
image. Ainsi que nous lisons dans les écrits judeo-chrétiens, la grande manifestation
de I’effusion du Saint-Esprit. La Bible dit : « Quand le jour de la pentecéte arriva,
ils (les apotres) se trouvaient réunis ensemble...alors leur apparurent comme des
langues de feu qui se partageaient et s’en posa sur chacun d’eux. Ils furent remplis

52



La langue comme miroir d’un peuple

du Saint-Esprit et se mirent a parler d’autres langues, comme 1’esprit leur donnait
de s’exprimer ». La suite du verset précise que la grande foule venue de toutes les
contrées du monde « se trouvait en plein désarroi, car chacun les entendait dans sa
propre langue. »* La valeur argumentative du texte-ci est qu’il met chacun en face
de sa réalité linguistique : chacun les entendait dans sa propre langue. Si a cette
occasion les Dida avaient ét¢ la, chacun d’eux les entendrait en dida (dans leur
propre langue).

1-2- La langue, moyen d’unité et de communion

La langue n’a pas seulement pour fonction la communication s’affirme
comme un moyen d’unité et de communion. Ainsi que le souligne T. Sidakou (op
cit) « La langue au sein d’une ethnie est I’expression de I’unité, une manifestation
de la mise en commun des personnes. Elle exprime une unité dans la diversité. La
langue comme communication au sein de 1’ethnie, est aussi moyen de
communion. » De cette assertion se dégagent deux termes essentiels que sont la
« communication » et la « communion ». Etymologiquement, « communiguer »
dérive du latin "communicare". Selon le petit Robert, communiquer, c’est « étre en
relation avec ». Quant a la communion, « c’est une similitude de sentiments,
d’idées, de croyances entre deux ou plusieurs personnes qui ont conscience de cette
similitude. » (A. Lalande, 1995, p.85).

Ainsi, en Afrique, les peuples manifestent cette communion a travers de

vastes réseaux d’alliances interethniques. Les Dida, en Cote d’Ivoire, interagissent,
a cet effet, avec les Odjoukrou /odsukru/, Ab¢ /ab€/, Abidji /abidzi/, Akyé /akje/,
Ebrié ou chiaman /kijama/, etc. Ces liens ancestraux entre les Dida et les autres
peuples pourraient se présenter comme suit :
Les Dida et leurs alliés s’identifient a partir de leurs différentes langues. Quand un
Dida parle et qu’un ressortissant de ces peuples suscités 1’entend parler, il I’identifie
automatiqguement comme un Dida mais surtout comme son frére. La langue,
élément d’unité se révéle comme un moyen de dévoilement et de deploiement
d’identité, de fraternité et de rapprochement.

Nous rappelons aussi que ’'une des fonctions fondamentales de la langue,
c’est la communication. Comme le dit A. Martinet (1980, p.9) « La fonction
essentielle de cet instrument qu’est une langue est celle de communication : le
francais, par exemple, est avant tout I’outil qui permet aux gens « de langue
francaise » d’entrer en rapport les uns avec les autres. » Par ailleurs, parlant de la
double articulation du langage humain, il précise que « La premiére articulation est

1 Actes.2, 1-6.

53



Abraham GBOGBOU ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

la facon dont s’ordonne I’expérience commune a tous les membres d’une
communauté linguistique données » (idem, p.14).

Quand des individus parlent une méme langue, c’est pour se comprendre.
Car, le mot comprendre contient étymologiquement "cum" qui signifie « avec » et
"prendere", ¢’est-a-dire « prendre ». Par conséquent, échanger avec I’autre grace a
une langue veut dire : « saisir I’autre dans son ensemble, le prendre avec soi sans
toutefois le nier, et aussi se laisser saisir par lui tout en demeurant soi-méme » (T.
Sidakou, op. cit, p.10).

En effet, I’autre en face de moi devient un alter ego. C’est justement a cette
altérité que V. Hugo (1975, p.28) fait allusion quand il dit : « Quand je vous parle
de moi, je vous parle de vous. Comment ne le sentez-vous pas ? Ah ! Insensé qui
croit que je ne suis pas toi ! » Par cette proclamation, Hugo exclut dans les rapports
sociaux toute idée de scission radicale entre autrui et son alter ego. La langue est
destinée a nous faire comprendre, a maintenir une relation d’unité entre les
membres d’une ethnie, d’'une méme région voire d’'un méme pays. Qui parle donc
d’unité fait implicitement allusion a des entités distinctes qui se mettent ensemble,
s’interpénetrent. La langue se propose comme un moyen efficace de cette
médiation. Elle s’avére ce vaste marché ou se fait le commerce d’amitié entre les
personnes d’une méme ethnie. La cohésion sociale, socle du raffermissement des
liens entre les peuples en dépend.

En revanche, parler de communion seulement lorsque des personnes
échangent ou dialoguent, c’est a notre sens réduire la langue a un contexte spatio-
temporel précis. La langue étant un signe de communication, elle va au-dela des
lieux et des moments. Il est certes avéré que I'unité entre des individus est forte
lorsqu’ils parlent la méme langue. Mais cette communion déborde ce cadre-la. En
effet, la langue avant tout est « adja » /adza/, ¢’est-a-dire héritage culturel en langue
dida.

1-3- La langue, un héritage culturel

L’Afrique est généralement regardée comme un continent trés pauvre. Et
souvent, cette pauvreté s’apprécie relativement au niveau de la croissance
économique et de la disponibilité d’infrastructures sociales. Or, au niveau culturel,
elle est vue comme un grand patrimoine. Cette richesse est observable tant
quantitativement que qualitativement. Au niveau quantitatif, 1’ Afrique regorge de
cultures multiples et multiformes. Au niveau de la qualité chaque culture fait montre
de sa spécificité et originalité.

Entendons donc par le vocable culture 1’ensemble historique et
géographiquement défini des institutions caractéristiques d’une société donnée qui
désigne non seulement les traditions artistiques, scientifiques, religieuses; et

54



La langue comme miroir d’un peuple

philosophiques d’une société, mais encore ses techniques propres, ses coutumes
politiques et les mille usages qui caractérisent la vie quotidienne (L. Moreau, p.7).
Le mot culture connait plusieurs acceptions selon les disciplines
scientifiques. Il est souvent congu sur le méme paradigme définitionnel que le mot
« tradition » définit comme accumulation de savoirs ancestraux. Et comme le dit
Diki-Kidiri (op. cit, p.146), « Cette tradition permet aux membres d’une méme
communauté linguistique de communiquer aux autres les mémes regles de
grammaire.» La culture est donc une activité de transmission de savoirs linguistique
et grammatical. Et ce, de génération & génération. Diki-Kidiri (idem) ajoute ce qui
suit :
Il nous parait aussi également important de souligner le sens du mot tradition selon
I’emploi qu’en fait Guilbert car, faut-il le rappeler, la tradition n’est pas seulement
I’accumulation des savoirs ancestraux, elle est aussi la maintenance des
expériences du passé et I’assurance de leur transfert aux générations futures, sinon
elle serait du pur folklore. Il n’est donc de tradition sans culture de la mémoire.
Plus cette mémoire est collective, plus elle sera continlment intégrée dans la
société. Pour les sociétés africaines, la mémoire collective constitue donc de
véritables « textes », des archives toujours consultables, méme s’ils ne sont pas
d’ordinaire transcrits.

Ici, ’auteur souligne le sens ou I’importance de langue dans la transmission
et la pérennisation de la culture. La langue est un instrument qui permet a la culture
de résister au temps. Elle la rend atemporelle, durable par I’acte de transmission de
génération a génération. Pour nous Africains, la langue est un outil de valorisation
de nos cultures, car la langue vehicule la culture : notre identité. Quand un Frangais
ou un Allemand ou encore un Anglais (peuples occupant le méme espace européen)
parle sa langue de socialisation qui n’est autre que sa langue maternelle, I’on
’identifie comme appartenant a une culture européenne. Le locuteur frangais
(d’origine) en parlant la langue frangaise met inexorablement en valeur sa culture
qui définit son identité.

Ainsi, « I’enfant nait et se développe dans la société¢ des hommes. Ce sont
les humains adultes, ses parents, qui lui inculquent I’'usage de la parole. » (E.
Benveniste, 1966, p.29). Ses parents eux aussi ont acquis cet héritage de leurs
parents. L’échelle peut étre ainsi remontée pour parvenir a la conclusion selon
laquelle « la langue est un héritage que 1’on acquiert dans le groupe humain. » (T.
Sidakou, op cit, p.11). Parler une langue, c’est donc rendre grandement hommage
aux ancétres qui ont élaboré et parler cette langue avant nous. Quand le Dida de
Cote d’Ivoire dit par exemple « djaka », ¢’est un hommage culturel qu’il rend a ses
ancétres qui par convention ont donné vie a ce lexéme. F. de Saussure (op. cit.)

55



Abraham GBOGBOU ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

définissant la langue comme « un produit social de la faculté du langage et un
ensemble de conventions de cette faculté chez les humains », ne semblait pas tout
dire. Quand le linguiste genevois, pére du structuralisme, emploie dans son
assertion le substantif « conventions », ce n’est pas fortuit. En effet, le mot
convention dans la langue frangaise est synonyme de réunion, de pacte, d’accord
volontaire. C’est bien entendu ce caractére conventionnel que le personnage
Hermogéne défendait face a un autre Cratyle qui affirmait le caractére inné du
langage. (Platon, 1979, pp532-538).

La convention est donc une entente originelle qui s’est perpétuée depuis nos
premiers ancétres jusqu’a nous. D’ou, la nécessité de conserver par I'usage de la
langue la relation véritable qui nous lie a nos prédeécesseurs et aux générations
futures, et la relation horizontale avec notre contemporanéité.

En plus, les Africains disent souvent qu’ « en Afrique, la parole est sacrée.
Or, la langue est I'instrument de la parole. Elle est le reflet le plus fidéle de
I’Homme, plus précisément la plus authentique expression d’un peuple donnée. »
(L.S. Senghor, 1964, p330). Ainsi que le soutient A. Stamm, (1999), « La parole
[africaine] est un monde ».

La langue est, somme toute, le signe visible d’appartenance a une méme
ethnie--ou une méme communauté humaine et linguistique précise. Par ailleurs, elle
est le signe d’unité entre les membres d’un groupe. Aussi la langue est-elle un
instrument qui favorise le développement.

1-4- La langue, medium entre le peuple et les agents de développement.

Le niveau de développement d’un peuple est a I’image de la place que ce
peuple accorde a sa langue ou a ses langues. Car, la langue en tant que medium
d’interactions entre les humains, est un élément essentiel dans la conception et la
mise en ceuvre de projets de développement. Elle permet aux acteurs de
communiquer, d’échanger, de discuter afin de trouver des solutions aux problemes
de développement qui minent leurs sociétés. Les écrits Judéo-chrétiennes (Gn.11-
9) nous enseignent que les premiers hommes, nos ancétres, parlaient une et méme
langue, et que c’est par elle seulement qu’ils communiquaient. Le projet de la Tour
de Babel ne fut réalisé que parce que ces premiers hommes ont pu accorder leur
vue, leurs idées grace a leur langue. Cette expérience nous enseigne combien de
fois la langue est trés importante pour le développement d’une société.

L’ Afrique est I’un des continents au monde qui regorge d’une multitude de
langues, or, cette Afrique est frappée de pauvreté. Cela s’explique peut-étre par le
fait qu’elle fait d’un mauvais usage ses langues ou qu’elle ne les met pas
suffisamment & contribution dans ses projets de developpement. La Cote d’Ivoire,
par exemple, est un pays de I’Afrique de I’Ouest modéle du multilinguisme. Cela

56



La langue comme miroir d’un peuple

est un grand avantage pour son développement économique, social, culturel,
humain, etc. Mais, ayant fait le choix de la langue francaise comme sa langue
nationale, méme sa langue de scolarisation, les langues maternelles qui, en principe,
sont les langues de premiére socialisation de la plus grande majorité des Ivoiriens
sont reléguées au second plan, méme dans les projets de développement. Nombre
de projets de développement ont connu un échec du fait de la méprise des langues
locales par les Africains eux —-mémes dans ces projets.

Les langues locales peuvent servir d’outils efficaces de développement si
elles sont prises en compte en amont dans les programmes de développement. Nous
convenons avec Silué (2000, p.8) que le développement est « I’ensemble des
actions entreprises dans une communauté en vue d’améliorer les conditions de vie
individuelles et collectives. » Parmi les actions dont parle 1’auteur, la langue est un
élément épicentral. Elle occupe une place en amont et en aval. Il importe, donc, que
dans tout projet de développement, 1’information est nécessaire. Or, celle-Ci est
intimement liée a I'usage de la langue du bénéficiaire du projet de développement
en question.

Mais, il y a aussi 1’éducation. « Dans nos sociétes, le modeéle de
communication sociale qui dispute la préséance de I'information est celle de
I’éducation » (T. Bearth et D. Fan, 2001, p1). Cette éducation n’atteint des résultats
escomptés que lorsqu’elle interagit avec les langues locales. C’est ce qui justifie
I’enseignement des langues locales dans bon nombre de pays africains comme le
Cameroun, le Sénégal, le Burkina Faso, le Bénin, le Niger, le Tchad, le Mali, le
Cogo Brazzaville, le Congo Kinshasa, etc. Bien que la Cote d’Ivoire ai fait
’expérience du Programme Education Intégré (PEI), programme d’enseignement
de dix langues locales dans quelques écoles primaires, c’est a partir de I’année
scolaire 2022-2023 que I’enseignement des langues locales deviennent une réalité
nationale au plan éducatif.

T. Bearth et D. Fan, (Idem, p.11) précise que I’intérét d’une approche
linguistique du développement ne se limite pas au reperage de procédures
discursives favorisant I’implantation d’un discours innovant au sein de la
communauté —cible. Elle ne prendra toute sa signification en incluant dans sa
démarche la substance et le sens du projet en tant que sous-produit du processus
communicationnel visant I’adoption du projet par la communauté comme le sien,
et non plus comme celui d’un agent externe. Cette adoption, faut le dire, se fait
prioritairement au travers d’une activité discursive variée et prolongée.

La langue, en regard de la démonstration que nous venons de faire se révéle
comme le miroir de I’dme du peuple qui en fait usage. C’est grace a elle que
I’homme s’identifie et est identifi€ comme appartenant a une culture ou a une

57



Abraham GBOGBOU ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

communauté linguistique bien donnée. Nous I’avons dit, la langue est un moyen
d’union, de communion, d’unité, de développement économique, mais aussi et
surtout de cohésion sociale. Toutefois, la langue prise comme telle, c’est-a-dire
définit relativement a une communauté spécifique donnée, ne favorise-t-elle pas le
refus de Daltérit¢ et donc opposition a ce qui est étranger a I’ethnie, a la
communauté, au groupe ? Telle se présente 1’économie du questionnement de notre
étude, et qui débouche sur la troisieme partie.

2- LA LANGUE, UN PARADOXE LINGUISTIQUE

Nous avons, jusque-la, montré les avantages de la langue en tant qu’outil
d’unité, d’union et de cohésion sociale. Mais en regard de I’expérience africaine de
son usage, la langue n’apparait pas toujours telle que notre postulat de départ la
congoit. Iy a, donc, une impérieuse nécessite de repenser la langue en Afrique.
2-1- La langue comme reflet déformant ou fermeture a ’autre

Nous appelons reflet déformant les conséquences négatives dues au mauvais
usage de la langue par les locuteurs. La langue, si elle peut étre en harmonie parfaite
avec le peuple qui la parle, mais I’effet produit n’est pas toujours une harmonie
parfaite, concréte. Il peut étre aussi déformant. La langue qui, d’ordinaire, est
ouverture a I’autre devient fermeture hermétique au monde extérieur.

Au lieu de favoriser I’intégration, la langue devient un instrument qui
permet d’isoler, I’autre. Face a un étranger, la langue est utilisée pour entretenir une
communication dans laquelle il est exclu. Par ailleurs, Dans le souci de conserver
et promouvoir leur langue, les hommes 1’utilisent de fagon sectaire. Les écrivains
africains dits de la seconde génération en sont une illustration parfaite. Pour
mémoire, nous citons Ahmadou Kourouma en Cote d’Ivoire, Sony Labou Tansi au
Congo et Patrice N’ganang au Cameroun tous brisent les canons grammaticaux
d’écriture de romans et du bon usage de la langue francgaise en y introduisant leurs
langues maternelles. Peu importe si celui qui les lit comprend. L’essentiel c’est de
promouvoir leur langue maternelle. Du coup, I'autre qui n’est pas de I’air
linguistique et culturel desdits auteurs se sans étranger a leurs discours littéraires.
Ainsi A. MBanga (1982, p.135) devait dire de Sony : « Je fais éclater les mots pour
exprimer ma tropicalité. Ecrire mon livre me demandait d’inventer un lexique des
noms capables par leur sonorité de rendre la situation tropicale. » Il est donc clair
ici que la langue est ramenée ici a soi de fagon exclusive, d’ou sa fermeture a I’autre.

Ce repli sur soi a travers la langue se fait remarquer de facon notoire par la
création, au niveau local, d’association ou toute autre organisation basée sous la
banniere de I’ethnie ou la langue. Ainsi au plan culturel avons —nous par exemple
le foisonnement de festivals de la culture de telle ou telle région ou groupe ethnique.

58



La langue comme miroir d’un peuple

De facon consciente ou inconsciente, ¢’est une maniére d’éviter de s’ouvrir a I’autre
tout en voulant protéger sa propre culture de peur qu’elle soit phagocytée par une
culture extérieure.

Aussi, il s’avere important de souligner qu’a certains moments de la vie des
peuples, la langue a été ou est utilis€ a des fins personnelles. C’est le cas par
exemple des interprétes ou traducteurs qui de fagon malhonnéte disent autre chose
que ce qui devait étre dit. Mais traduire, c¢’est aussi trahir dans le sens de la difficulté
que celui qui traduit a a trouver le sens exact de ce que 1’autre dit. Il en a été ainsi
lors de la période coloniale, en Afrique ou les colons avaient besoin de 1’aide de
traducteurs.

D’un point de vue politique, la langue est aussi instrumentalisée. Ainsi, ’on
réussit a opposer un groupe ethnique contre un autre par cette instrumentalisation
de la langue. L’exemple le plus palpable qui reste encore vivace dans la mémoire
collective des Africains est la crise sociale qui a opposé les Hutus et les Tutsi au
Rwanda. Le bilan est lourd : « 93,7% des victimes du génocide ont été tuées parce
qu'elles étaient identifiées comme Tutsis, 1% parce qu'elles avaient des liens de
parenté, de mariage ou d'amitié avec des Tutsis, 08% parce qu'elles avaient des
traits physiques semblables a ceux des Tutsis? » C’est a cela que la stigmatisation
ethnique conduit ; a des dérives aux conséquences irréparables

Il peut aussi arriver que la langue d’un groupe, parce qu’il est plus puissant
(politiquement) ou majoritaire soit imposée comme langue nationale. La
conséquence directe d’un tel usage de la langue, c’est qu’a I’extérieur, I’on ne pense
pas qu’il existe cette seule langue dans I’espace géographique en question. Comme
le précise T. Sidakou (Op cit, p.18), « La diversité linguistique se réduit a la langue
nationale » et d’ajouter « la langue devient un instrument de scission, d’opposition
et d’assujettissement entre les hommes. »

Au regard de ce qui précéde, il est clair que la langue n’est pas toujours
assignée a un réle de rapprochement et de consolidation des liens sociaux.
Malheureusement, elle est souvent utilisée a mauvais escient par les hommes
distordus. Sous ce prisme, elle nous raméne un reflet distordu, déformé. D’ou
I’urgente nécessité de la repenser, notamment en Afrique.

2-2- Du nécessaire changement de paradigme linguistique en Afrique

Nous partons toujours de notre postulat de départ selon lequel la langue en
tant que produit social détermine I’identit¢é du peuple ou de la société¢ qui I’a
produite. Par conséquent, la langue met en relation les individus les uns avec les

2 https://reliefweb.int/report/rwanda/rwandag%C3%A9nocide-plus-dun-million-de-morts-bilan-
officiel

59



Abraham GBOGBOU ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

autres, uni les peuples les uns avec les autres. Mais que cette méme langue peut
aussi les diviser quand elle est mal orientée, utilisée. La langue peut étre trompeuse,
illusoire et capable de déformer les données immédiates. La langue est mauvaise
quand on I'utilise pour désigner un sens que celui auquel il est destiné, pour induire
les autres en erreur. Vu sous ce dernier, il s’aveére nécessaire de repenser la langue.

Nous n’avons ni la prétention, ni la présomption de donner des solutions
toutes faites aux différents problémes de I’Afrique issus de la langue. Mais notre
objectif, est de d’ouvrir le débat. Car, la pire ignorance qui puisse exister, selon
Platon (1979,118a, p.102), c’est celle qui s’ignore elle-méme ; elle est « la cause
des maux ». L’Afrique, en ce qui la concerne, est fonciérement plurilingue. Tout
laisse a croire que ce pluralisme linguistique est un frein a I’'unité et a la cohésion
sociale. Nous pensons que le mal n’est pas tant 1ié¢ au plurilinguisme mais plutot a
I’'usage maladroit qui en est fait par I’Africain lui-méme, car c’est lui qui met a
contribution cet important élément de sa culture. En effet, « L’invention de
communiquer nos idées dépend moins des organes qui nous servent a cette
communication que d’une faculté propre a I’homme, qui lui fait employer ses
organes a cet usage » (J.J. Rousseau, 1993, p.59).

Les hommes doivent donc faire une remise en cause constante de 1’usage
assigné a la langue. Chaque peuple devrait considérer sa langue comme étant égale
a celle des autres. Le contraire serait de I’ethnocentrisme. Car le mal, c’est
justement le complexe de supériorité qui habiterait certaines personnes vis-a-vis des
autres. Les conséquences d’une telle attitude (nous 1’avons dit supra partant de
I’exemple du Rwanda) sont lourdes.

Les écrits judéo-chrétiens nous apprennent que c’est parce que les premiers

hommes, nos ancétres ont fait d’'un mauvais usage de la langue que Dieu les a
confondus par la création de plusieurs langues. Ils furent donc dispersés ¢a et I3,
partout sur la surface de la terre. Le texte dit :
Le Seigneur descendit pour voir la ville et la tour que batissaient les fils d’Adam.
« Eh, dit le Seigneur, ils ne sont tous qu’un peuple et qu’une langue et c’est la leur
premi¢re ceuvre ! Maintenant, rien de ce qu’ils projetteront ne leur sera
inaccessible ! Allons, descendons et brouillons ici leur langue, qu’ils ne s’entendent
plus les uns les autres ! » De la, le Seigneur les dispersa sur toute la surface de la
terre » (Genese 11, p.1-9).

Le texte-ci révele sans ambages que Dieu a chatié les fils d’Adam du fait du
mauvais usage qu’ils ont fait de la langue. Par ailleurs, nous notons de ce récit
biblique que le fait de « parler une méme langue n’est pas une garantie de
bienveillance » (T. Sidakou, 2007, p.21). Mais, comme nous 1’avons souligné aussi
précédemment, le jour de la Pentecote, lors des préches des apotres toute personne

60



La langue comme miroir d’un peuple

venue les écouter les entendait dans sa propre langue. Ici, encore, Dieu rétablit
implicitement mais spirituellement 1’unité linguistique. Cela sous —entend que
langue devrait étre source de rassemblement et non de division. Elle facilite
I’intégration a tous les niveaux de la vie sociale. Accepter 1’autre sans forcément
qu’il parle la méme langue que nous est une parfaite définition de la tolérance. A
ce propos, Z. Béré (2006, p.93) dit avec éloquence : « La tolérance est hospitalité
et I’hospitalité est tolérance. »

La langue est certes le reflet de la culture qui en fait usage, mais elle n’est
pas moins le reflet de la culture des autres peuples avec lesquels elle a commerce.
C’est a ce prix, d’un point de vue exogene, que la culture et son véhicule, la langue,
s’enrichissent. Dans ce parcours, ledit peuple doit se défaire de certaines pratiques,
en adopter de nouvelles ou s’adapter a bien d’autres. Cela va avec des mouvements
de ressac continuels et de conflits, ouverts ou fermés entre conservateurs et
progressistes. Par ou 1’on voit qu’il est infécond en la matiére de se détourner des
aspects politiques, sociaux et économiques qui triangulent a angles obtus...la vie
des peuples.

CONCLUSION

En conclusion, nous rappelons que notre réflexion a porté sur le rapport
langue-peuple et eu pour substrat le sujet ci-apres : « : « La langue comme miroir
du peuple '» Son exploration a nécessité une démarche en deux parties. Nous avons
mis en relief cette dynamique qui unie la langue et le peuple d’une part et avons
noté que la langue certaines fois peut se révéler comme un paradoxe. L’analyse
nous a permis de vérifier notre postulat de départ qui est que la langue et le peuple
entretiennent un lien ontologique. Par conséquent, il est inconcevable d’envisager
un peuple sans langue, tout comme langue ne sort ex-nihilo. Par ailleurs, il reste a
ne pas ignorer que la langue fonctionne est biface. En réalité, ses conséquences
sociales bonnes ou pas sont consécutives a I’usage que les hommes eux-mémes font
de cet instrument linguistique. Il est toutefois important de retenir que la langue est
un facteur d’unité, d’union, de communion et de cohésion sociale. En regard de
cela, nous avons postulé qu’elle est un miroir de I’ame d’un peuple.

Par ailleurs, notons que le mauvais usage de la langue peut constituer un
grand danger contre la société ; d’ou 1’ultime nécessité de repenser la langue, en
insistant sur le cas de I’ Afrique, notre continent.

BIBLIOGRAPHIE

BEARTH Thomas et DIOMANDE Fan, 2001, « La langue- facteur méconnu du
développement », in Revue Internationale de la Vie et de la Terre, No
special, Abidjan, pp344-357.

61



Abraham GBOGBOU ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

BOHUI Djédjé Hilaire, 2013, « Les avertisseurs communicationnels africains :
essai d’étude pragmatique chez Kourouma, in Création, langue et discours
dans [’écriture d’Ahmadou Kourouma, Actes du colloque, Abidjan le Graal,
ppl68-188.

HUGO Victor, 1979, Les Contemplations, Paris, Gallimard.

BENVENISTE Emile, 1966, Problémes de linguistique générale, Tomel, Paris,
Gallimard.

KIDI-KIDIRI, 2008, Le vocabulaire scientifique dans la langue africaine, Paris,
Karthala.

LALANDE André, 1995, Vocabulaire technique et origine de la philosophie,
Vol.1, Paris éd. PUF.

LEDENT Roger, 1974, Comprendre la sémantique, Belgique, Marabout
Université.

MARTINET André, 1980, Eléments de linguistique genérale, Paris, Armand Colin.

MBANGA Anatole, 1982, Les procédés de création de Sony Labou Tansy, systeme
d’interaction dans 1’écriture, Paris, I’ Harmattan.

OGEN et RICHARDS, 1923, The meaning of meaning, London, Kegan Paul.

CHARAUDEAU Patrick et MAINGUENEAU Dominique 2002, Dictionnaire
d’analyse du discours, Paris, Seuil.

PLATON, 1979, «Premier Alcibiade », in Euvres compléte, Tomel, Paris,
Librairie Garnier.

ROUSSEAU Jean-Jacques, 1993, Essai sur [’origine des langues, Paris,
Flammarion.

SAUSSURE Ferdinand (de), 1995, Cours de linguistique générale, Paris, Payot.

SENGHOR Léopold Sédar, 1964, Liberté1-Négritude et humanisme, Paris, Seuil.

SIDAKOU Tchakpala (2007), « Le pluralisme linguistique en Afrique », in Revue
annales philosophiques de I'UCAO, No 4, Abidjan, Editions UCAQO, pp7-
24.

STAMM Anne, 1999, La parole est un monde, sagesse africaine, Paris, Seuil.

62



