
 
 

 

pp:218-236 Vol:001 - N°:002 / (30/2/2022) Cahiers Africains de Rhétorique 

 

218 

 

 

Éthique, pédagogie et éducation 

Ethics, pedagogy and education 
 

 

 

Hilaire Ngoma Tassoulou   

Université Marien NGOUABI 

E-mail : tassoulouhilaire@gmail.com  
                                                        https://doi.org/10.55595/NTH2022 

                                                      ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

1 
Date de réception : 25/11/2022 Date d’acceptation : 24/12/AA      Date de publication : 30/12/2022 

 

Résumé : Cet article qui porte sur l’éthique, la pédagogie et l’éducation analyse le triple 

rapport qui se dégage à travers ses trois notions. Or, pour penser ce triple rapport, l’article 

montre premièrement comment l’éthique est le rapport de la nature avec elle-même, de 

sorte ce tripe rapport de l’éthique à la pédagogie et à l’éducation ne serait pas possible 

sans l’éthique qui le rend possible. Ainsi, en montrant comment la pédagogie est le lieu 

où s’accomplit l’intersubjectivité entre enseignant et enseigné, l’article montre comment 

cette intersubjectivité procède de la nature, du monde qui n’est autre que l’éthique elle-

même. C’est pourquoi, l’article montre finalement comment l’éducation qui est le mode 

d’accès à la relation entre sujet et objet ne serait pas possible, si elle n’était pas rendue 

possible par le monde qui équivaut la nature donc à l’éthique. 

Mots clés : Éthique, éducation, étudiant, universitaire, université, pédagogie.  

 

Abstract: This article on ethics, pedagogy and education analyzes the triple relationship 

that emerges through its three notions. However, to think about this triple relationship, the 

article shows first how ethics is the relationship of nature with itself, so this tripe 

relationship of ethics to pedagogy and education would not be possible without the ethics 

that make it possible. Thus, by showing how pedagogy is the place where 

intersubjectivity between teacher and teacher is accomplished, the article shows how this 

inter subjectivity proceeds from nature, from the world which is none other than ethics 

itself. This is why the article finally shows how education, which is the mode of access to 

the relations hip between subject and object, would not be possible if itis not made 

possible by the world that equates nature to ethics. 

Keywords: Ethics, education, student, university, university, pedagogy. 

 

 
Auteur correspondant(e):   

 

 

mailto:tassoulouhilaire@gmail.com
https://doi.org/10.55595/NTH2022


  
 

 

 

 

 
Éthique, pédagogie et éducation 

219 

Introduction  

« Tous les hommes, a écrit Aristote, désirent naturellement savoir » (Aristote, 

1962, p.2). Ce qui signifie que le savoir, en tant que désir de connaître, qui nous 

ouvre à l’éducation, est ce à quoi tout homme aspire naturellement. C’est ainsi 

que du préscolaire au primaire et du collège au lycée jusqu’à l’université, l’école 

constitue tous azimuts à travers le monde ce lieu par excellence où l’homme 

acquiert le savoir par l’éducation à laquelle il y accède à travers ses différents 

domaines qui la structurent. Seulement, ce savoir qui fait signe vers l’éducation 

par quoi l’homme a le privilège exclusif de s’ouvrir à l’étude de l’infinie totalité 

de l’univers, à travers l’apprentissage des connaissances à l’université, requiert 

d’abord et avant tout une éthique et une certaine pédagogie, qui doivent tout 

naturellement contribuer à l’accomplissement de son exercice quotidien. Car, si 

science sans conscience n’est que ruine de l’âme, cela ne signifie qu’aucun savoir 

qui fait l’objet d’une connaissance éducative, quelle qu’elle soit, ne peut 

finalement permettre à l’homme de connaître hors de l’éthique et de la pédagogie, 

qui doivent toujours l’accompagner de sorte que le savoir lui-même ne soit en 

crise. Mais, pourquoi la crise de l’université africaine qui est d’abord une crise du 

savoir, parce que l’homme ignore d’abord ce qu’il doit savoir pour le connaître, 

nécessite-t-elle le recours à l’éthique et la pédagogie ? Pourquoi le recours à 

l’éthique et à la pédagogie devrait toujours accompagner le savoir à travers lequel 

nous devons accéder à la connaissance pour que le savoir ne demeure pas en état 

de crise ? C’est à travers une méthode herméneutique et critique que nous allons 

devoir nous atteler à répondre à ces interrogations. Ainsi, à la faveur de 

l’herméneutique et de la critique des concepts d’éthique, de pédagogie et 

d’éducation, nous allons donc montrer comment le savoir, en tant qu’il reste 

théorique est le bien le plus précieux de l’humanité constituant en soi l’éthique, 

qui reste indissociable de la pédagogie et de l’éducation. 

I- Pourquoi la connaissance de la nature relève-t-elle de l’éthique ? 

1-De la connaissance théorique de la nature comme éthique à la connaissance 

acquise par l’homme. 

Pourquoi la connaissance de la nature ressortit-elle à l’éthique sans laquelle la 

connaissance elle-même ne peut être convenablement acquise par l’homme, aux 

yeux de Baruch Spinoza ? C’est à cette question si noble et précieuse que Baruch 

Spinoza s’est proposé de répondre dans Traité de réforme de l’entendement 

lorsqu’il écrit«  il faut trouver un moyen de guérir l’entendement et de le purifier  

autant qu’on peut le faire, afin qu’il comprenne les choses facilement sans erreur 

et le mieux possible » (Spinoza,1951,p.13).Comment peut-on comprendre une 

telle occurrence textuelle de Baruch Spinoza ?Comprendre une telle occurrence 

textuelle de Baruch Spinoza, équivaut à comprendre le souci qui l’anime ici et 

maintenant de montrer à l’université africaine comment il faut guérir 

l’entendement et le purifier de tout ce qui peut l’égarer à travers le processus 

d’acquisition de ses connaissances. C’est dire donc que, le vrai problème de la 

crise de l’université africaine que nous posons à travers Spinoza n’est pas d’abord 

celui de l’entendement, mais plutôt celui de sa réforme. Or, poser le problème de 



 

 

 

 

 

H. Ngoma Tassoulou                               ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 

220 

la réforme de l’entendement pour résoudre la crise de l’université africaine, c’est 

pour Spinoza poser le problème de la connaissance, à partir de laquelle 

l’entendement doit être reformé. En montrant précisément à voir comment la 

connaissance doit concourir à la réforme de l’entendement humain, qui est en 

crise au sein de l’université africaine, Spinoza montre finalement comment l’accès 

à la connaissance reste seulement tributaire de la connaissance, sans laquelle 

l’entendement en crise ne peut parvenir à sa propre reforme. Que la connaissance 

soit donc elle-même, aux yeux de Spinoza, ce qui permet à l’entendement humain 

en crise d’accéder à sa réforme, voilà qui fait proprement de la connaissance une 

éthique vis à vis de l’entendement, au sein de l’université africaine en proie à la 

crise de la connaissance. D’autant plus que, c’est par la connaissance que 

l’université africaine, qui n’est autre que ce lieu par excellence où s’acquiert le 

savoir, est invité à s’ouvrir à la connaissance, qui doit finalement l’ouvrir sur la 

réforme de son entendement humain. C’est en ouvrant donc l’université africaine 

à ce à quoi elle ne saurait accéder par elle-même que la connaissance doit 

contribuer précisément à l’ouvrir à ce bien le plus précieux de l’humanité qu’elle 

doit partager avec toutes les autres universités du monde. C’est précisément parce 

que la nature qui se connaît s’ouvre d’abord à elle-même à travers son auto-

connaissance que l’université africaine doit donc alors s’ouvrir à la nature qui 

n’est autre que la connaissance elle-même. C’est pourquoi, Spinoza estime : 

  
L’homme conçoit une nature humaine beaucoup plus forte que la sienne, et qu’en 

même temps il ne voit rien qui l’empêche d’acquérir une telle nature, il est incité à 

rechercher les moyens qui le conduiront à une telle perfection. Tout ce qui peut être un 

moyen d’y parvenir est appelé un vrai bien. Et le bien suprême est pour lui de parvenir 

à jouir avec d’autres, si faire se peut d’une telle nature, à savoir qu’elle est la 

connaissance de l’union que l’esprit possède avec toute la nature. Telle est la fin vers 

laquelle je tends, à savoir, acquérir une telle nature supérieure et travailler à ce que 

beaucoup d’autres l’acquièrent comme moi (Spinoza,1951, p.12). 

En montrant ici comment l’université africaine doit concevoir la connaissance de 

la nature beaucoup plus forte qu’elle, Spinoza montre précisément comment la 

nature seule qui est la connaissance, doit permettre à l’université africaine 

d’accéder à la connaissance. Car, pour concevoir une nature beaucoup plus forte 

qu’elle, l’université africaine se doit de parvenir à concevoir la nature par la 

nature elle-même. C’est finalement par la nature et dans la nature que les 

universitaires africains à travers l’université africaine, doivent apprendre à 

découvrir les moyens qui conduisent au bien suprême, qui n’est autre que la 

nature elle-même. C’est parce qu’elle doit toujours faire l’objet d’un partage 

universel entre les universitaires des toutes les universités du monde que la 

connaissance de la nature, qui ouvre les hommes à la nature, les ouvre donc à la 

plus grande jouissance, procurée par le désir de se tourner vers l’éthique, qui 

équivaut au pur et vrai bien de la connaissance de la nature. C’est donc dans le 

partage universel dont la connaissance de la nature fait toujours l’objet chez tous 

les hommes que Spinoza a finalement découvert le sens de l’éthique. Dès lors, 

c’est fondamentalement dans le retour à la connaissance de la nature elle-même, 



  
 

 

 

 

 
Éthique, pédagogie et éducation 

221 

en tant qu’elle nous ouvre objectivement à la connaissance, qui se veut alors 

débarrassée de toute forme de subjectivité que, la crise de l’université africaine 

peut être résolue. La vérité de la connaissance de la nature, qui doit inviter 

l’universitaire africain à s’ouvrir à la connaissance universelle de cette nature, doit 

l’interdire de faire droit à la mauvaise subjectivité qui est la sienne. L’objectivité 

de la connaissance universelle de la nature à laquelle vient s’ajouter la mauvaise 

subjectivité de l’universitaire africain, contribue donc à mettre en état crise 

l’université africaine. Pourquoi ? 

Simplement parce que plusieurs maux dont souffre l’université africaine en proie 

à une véritable crise des valeurs intellectuelles et culturelles viennent du divorce 

qui s’instaure entre la nature et l’homme. C’est en se détournant donc de la 

connaissance objective de la nature que l’universitaire africain parvient à faire 

valoir sa propre subjectivité, qui s’exprime à travers un certain nombre de 

comportements, qui compromettent la crédibilité de l’université africaine. C’est 

au nom de l’objectivité universelle de la connaissance de la nature, qui définit le 

véritable sens de l’éthique que, l’universitaire africain doit renoncer aux pratiques 

honteuses liées à la vente de notes, aux rapports sexuels entre enseignants et 

étudiantes en donnant à celles-ci des notes non méritées. De même, l’universitaire 

africain doit au nom de l’éthique qui est la connaissance objective de la nature se 

départir des comportements, qui le font tourner vers le tribalisme, parce que 

l’université est transformée en un lieu, où ne sont parfois privilégiés que les 

étudiants et étudiantes, qui sont de la même tribu que les universitaires africains. 

Cette éthique qui doit alors inciter les universitaires africains à se détourner de 

tous ces comportements décriés, c’est bien la nature en tant qu’elle doit permettre 

à l’universitaire africain de se conformer à l’objectivité universelle de la 

connaissance, qui reste paradoxalement inséparable de sa subjectivité. Car, 

connaître subjectivement la nature objective pour l’homme, équivaut pour lui à 

s’ouvrir à cette nature, à travers sa connaissance à laquelle il a accès. Or, l’éthique 

qui se fonde sur l’objectivité universelle de la connaissance de la nature à laquelle 

l’homme accède subjectivement, doit interdire à l’universitaire africain, d’où qu’il 

soit et où qu’il soit, de travailler à la brisure de la relation de vérité, qui existe 

entre sujet et objet. C’est d’abord et avant tout par le respect rigoureux du rapport 

entre le sujet qui connaît et l’objet à connaître que l’universitaire africain, est 

invité à sortir de la crise où l’université africaine se trouve plongée. La crédibilité 

des toutes les universités africaines, de ce point de vue, doit donc résulter du type 

de rapport que l’universitaire africain doit entretenir avec la connaissance 

universelle de la nature hors de laquelle aucune vraie connaissance de l’homme 

n’est possible. C’est à la faveur de ce rapport rigoureusement vrai, qui doit exister 

entre l’universitaire africain et la nature, qu’il n’a de cesse de connaître que nous 

comprenons comment il faut passer selon Spinoza de l’éthique, en tant qu’elle est 

théorique à la philosophie morale, en tant qu’elle est pratique. C’est pourquoi, à 

partir de son souci de voir la connaissance objectivement théorique de la nature en 

conformité avec ce sujet pratique qu’est l’homme enclin à la morale, Spinoza a 

écrit : 



 

 

 

 

 

H. Ngoma Tassoulou                               ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 

222 

Afin que cela se fasse, il est nécessaire d’avoir de la nature une connaissance 

suffisante pour l’acquisition de cette nature humaine supérieure ; puis il est nécessaire 

de former une société, telle qu’elle doit être afin que le plus grand nombre d’hommes 

arrivent aussi facilement et aussi sûrement qu’il se peut à ce but. Ensuite, il faut 

consacrer ses efforts à une philosophie morale, ainsi qu’à la science d’éducation des 

enfants (Spinoza, 1951,p 12). 

 

Comment peut-on comprendre ici la revendication de Spinoza sur 

l’éthique, qui, selon lui doit offrir aux universitaires africains ce par quoi ils 

doivent commencer par sortir réellement de la crise de l’université, qui reste 

d’abord une crise du savoir ? Comprendre la revendication de Spinoza est 

synonyme de comprendre comment la nature universelle, qui se connaît elle-

même dans le fait de s’ouvrir à elle-même, doit ouvrir finalement au sein de 

l’université africaine à ce mouvement de la connaissance, qui part de l’éthique à la 

morale. Or, c’est par la façon dont le mouvement de la naissance de l’éthique qui 

est la connaissance de la nature, doit ouvrir l’université africaine au respect de 

cette connaissance que, l’universitaire africain doit accéder à la morale. Ce par 

quoi l’universitaire africain doit donc se rapporter à l’éthique, qui est le savoir de 

la nature, c’est donc bien l’éthique elle-même que l’universitaire africain se doit 

de respecter par son comportement pour pouvoir accéder à la morale. C’est à 

l’éthique qui est précisément la connaissance objective de la nature qu’il 

appartient, selon Spinoza, de recommander à la morale ce qu’elle doit devoir faire 

à travers l’universitaire africain, dont le comportement doit avoir un statut 

pratique qui est tourné vers la morale. Si l’éthique est pour Spinoza ce mouvement 

où se découvre jointe à soi la nature, de sorte que l’universitaire africain tourné 

vers la connaissance soit joint à la nature par son entendement, la morale est donc 

alors l’éthique que doit mettre en pratique l’universitaire africain, qui ne doit pas 

finalement dissocier l’objet à connaître du sujet qui le connaît. Veiller ainsi au 

strict respect des règles de l’éthique, à travers son comportement par quoi il doit 

accéder à la morale, revient pour l’universitaire africain à prendre en ligne de 

compte un certain nombre de perceptions en dehors desquelles la réforme de 

l’entendement humain ne saurait s’accomplir face à la crise où se trouve 

l’université africaine. C’est ainsi qu’à travers l’éthique que met en pratique la 

morale « ces règles étant ainsi posées, nous dit Spinoza, je m’appliquerai tout 

d’abord à ce qui doit être fait en premier lieu c’est-à-dire à  reformer 

l’entendement et à le rendre capable de comprendre les choses comme il le faut 

pour que nous atteignons notre but »( Spinoza,1951,p.14 ).Ce qui revient à dire 

que l’éthique, en tant que connaissance objective de la nature, qui doit être mise 

en pratique à travers la morale, passe par l’observation de plusieurs types de 

perceptions, que requiert l’entendement pour qu’elle soit reformée. C’est en cela 

que Spinoza estime que  
Pour que cela se fasse, l’ordre naturel exige que je passe en revue ici tous les modes de 

perception dont j’ai fait usage jusqu’à ce jour pour affirmer ou nier quelque chose 

avec certitude. A les envisager exactement, les modes de perception peuvent être 



  
 

 

 

 

 
Éthique, pédagogie et éducation 

223 

ramenées en somme à quatre (…)  Il y a une perception que nous acquérons par ouï-

dire ou au moyen de quelque signe arbitrairement désigné (Spinoza, 1951, p.15-16). 

 

Comprendre l’enjeu de l’éthique à travers ce premier type de perception que 

Spinoza nous invite à méditer, c’est inviter l’universitaire africain à un pur retour 

à la connaissance elle-même. Or, retourner à la connaissance elle-même, c’est 

pour l’intellectuel universitaire africain aller à l’encontre des préjugés qu’on 

acquiert à travers ce que Spinoza appelle perception par ouï-dire. L’université 

africaine doit donc finalement s’interdire d’être ce lieu de transmission de la doxa, 

c’est-à-dire de l’opinion populaire, qui se trouve aux antipodes de la pure 

connaissance, que les universitaires africains doivent procurée aux étudiantes et 

étudiants africains. A partir du moment où la connaissance est compartimentée en 

plusieurs domaines, elle requiert pour être apprise un retour aux sources, qui 

ressortissent aux connaissances précises au moyen desquelles enseignants et 

enseignés, ont la possibilité de comprendre l’effort accompli par l’esprit humain à 

travers l’élaboration des types de savoir. Quel que soit le domaine du savoir où il 

se trouve, l’universitaire africain se doit donc de montrer aux étudiantes et 

étudiants l’enjeu de retourner aux prés requis. Car, aucun domaine du savoir ne 

peut être objet de connaissance, si l’université africaine ne commence pas par 

acquérir la connaissance de ce domaine, qui s’est élaborée à travers une certaine 

histoire de la connaissance elle-même. Ce dont Spinoza nous invite donc à 

prendre conscience, en tant qu’universitaires africains, c’est donc la vertu 

intellectuelle qui consiste à renoncer à la perception par ouï-dire, qui n’a aucune 

valeur scientifique avérée. En nous invitant de renoncer à la perception par ouï-

dire, Spinoza soulève un problème éthique d’un enjeu majeur, qui constitue le 

protocole à respecter pour pouvoir accéder dignement à l’acquisition de la 

connaissance universitaire en Afrique. 

Après la perception par ouï-dire dont l’enjeu éthique a valeur de protocole pour 

l’acquisition de la connaissance universitaire, Spinoza thématise un second type 

perception que« nous acquérons par une expérience vague, c’est-à-dire par une 

expérience qui n’est pas déterminée par l’entendement (…) elle demeure pour 

nous solidement établie » (Spinoza,1951,p.16)Comment peut-on comprendre cette 

seconde perception pour parvenir à comprendre son enjeu éthique, tel que Spinoza 

nous le montre à voir ? L’enjeu éthique de la seconde perception que Spinoza 

montre à voir se comprend à partir de la notion de l’expérience. Pourquoi ? 

Simplement parce que l’expérience, en tant qu’elle reste immédiatement donnée à 

l’homme, est ce par quoi commence la connaissance. C’est pourquoi, aux yeux de 

Spinoza, l’expérience qui participe de la perception participe finalement de 

l’éthique, qui est donc cette expérience par laquelle doit commencer 

objectivement la connaissance au sein de l’université africaine. C’est donc parce 

qu’elle est le mouvement immédiat où se révèle l’objectivité universelle de la 

connaissance à elle-même que l’expérience reste pour Spinoza la seule source, où 

l’université africaine comme toutes les autres universités du monde, doivent 

s’abreuver de leur savoir. Spinoza invite ainsi l’université africaine à se soumettre 



 

 

 

 

 

H. Ngoma Tassoulou                               ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 

224 

à l’éthique, qui s’accomplit sur le mode de l’expérience, parce que l’homme en 

tant que sujet connaissant dépend de l’expérience en dehors de laquelle il ne 

saurait accéder à l’objet à connaître, qui n’est autre que la connaissance 

universelle. C’est dire que l’expérience reste toujours très enseignante. En ce sens 

que l’homme qui fait partie de la nature accède à l’expérience de la nature par la 

nature elle-même, qui se veut être une éthique de l’expérience de la nature. 

            A ce titre, tous les efforts du sensualisme, de l’empirisme à travers des 

philosophes comme Berkeley, Hume, John Locke, Maurice de Condillac, Francis 

Bacon et bien d’autres se justifient finalement par la façon dont ils ont découvert à 

travers la valeur de l’expérience l’éthique, qui n’est autre que la nature, sans 

laquelle il reste difficile de comprendre ce par quoi commence l’apprentissage de 

la connaissance. Parmi eux, c’est finalement à John Locke qu’il appartient d’avoir 

pu et su résumer l’expérience, en tant que connaissance éthique, lorsqu’à la 

question de savoir comment l’âme vient-elle à recevoir des idées « à cela je 

réponds en un mot, dit-il, de expérience »(Locke,2009,p.216). John Locke, à 

l’instar donc Spinoza, en montrant comment nous accédons à la connaissance par 

expérience, a le très rare mérite de montrer comment l’entendement humain, qui 

n’est rien d’autre que la manifestation de l’intelligence à travers l’âme procède de 

l’expérience. La contribution de John Locke est d’avoir donc finalement réussi à 

montrer que l’âme, qui n’a aucune idée en elle-même, parvient à acquérir ses 

idées par expérience. Ce qui signifie que, Locke nous aide clairement à 

comprendre à travers Spinoza que, l’expérience seule est la source d’où naissent 

nos idées en dehors desquelles l’homme resterait dépourvu des connaissances. Le 

statut éthique de l’expérience se vérifie par l’expérience elle-même au sens où 

sans elle, aucune idée ne peut être donnée à l’homme au sein de l’université 

africaine. C’est donc parce qu’elle est ce par quoi l’homme accède aux idées sans 

lesquelles il n’aurait pas accès à la connaissance que, l’expérience doit constituer 

pour l’universitaire africain une éthique, qui doit lui permettre de sortir de soi, 

pour l’ouvrir à la connaissance. Celle-ci n’est donc possible que par les idées qui 

doivent être offertes à l’universitaire africain par et dans l’expérience. Mais, 

l’expérience relève-t-elle du sujet connaissant qui est l’universitaire africain ou de 

l’objet qui se donne à connaître à travers ce sujet ? L’expérience ne procède-t-elle 

pas de l’inexpérience de l’esprit a priori, qui, seul vient avant l’expérience et reste 

donc la condition de possibilité de l’expérience ? 

Si aux yeux d’Emmanuel Kant toutes les connaissances commencent par 

l’expérience, Kant dénie cependant à l’expérience le privilège d’être à l’origine 

des idées par quoi on accède à la connaissance, parce qu’il n’est pas donné à 

l’expérience ce privilège de donner naissance à nos idées. Le génie de Kant réside 

donc ici dans le fait d’avoir découvert dans la sensibilité ce par quoi naissent nos 

idées, qui s’expriment à travers l’entendement. C’est pourquoi nous dit Kant « si 

nous appelons sensibilité la réceptivité de notre esprit, le pouvoir qu’il a de 

recevoir des représentations en tant qu’il est affecté d’une manière quelconque, 

nous devons en revanche nommer entendement le pouvoir de produire nous-

mêmes des représentations ou la spontanéité de la connaissance » (Kant,2008, 



  
 

 

 

 

 
Éthique, pédagogie et éducation 

225 

p.76).C’est dire que la sensibilité, pour Emmanuel Kant, en tant qu’elle reste a 

priori ne relève pas de l’expérience et en ce sens elle seule rend donc possible le 

surgissement des idées, qui se donnent à voir à travers l’entendement. 

           C’est précisément parce que l’expérience comme nous le montre à voir 

Emmanuel Kant reste précisément limitée que Spinoza pense troisièmement à 

« une perception où l’essence de la connaissance est inférée d’une autre chose 

mais non d’une façon adéquate ; ce qui a lieu, soit lorsque l’on tire une conclusion 

du fait qu’un universel est toujours accompagné d’une certaine propriété » 

(Spinoza,1951,p.16).A la lumière de l’enjeu éthique de ce troisième type de 

perception, Spinoza montre comment l’éthique s’interdit de séparer l’essence de la 

connaissance, qui n’est autre que la nature de l’homme, qui aspire à connaître 

cette nature. Parce qu’elle vient du mouvement objectif où se joint d’abord à soi la 

nature pour que l’homme soit joint ensuite à cette nature avec laquelle elle ne 

coïncide guère, cette relation requiert que l’homme soit donc soumis à 

l’objectivité totale de la nature. Vu que la vérité que l’homme recherche sans 

cesse procède de l’attitude naturelle, qui s’accomplit à travers le mouvement par 

lequel l’homme est finalement appelé à se conformer à la nature. La 

recommandation éthique de cette troisième perception, s’explique donc clairement 

par l’obligation éthique où l’universitaire africain se trouve de ne pas se départir 

de la vérité, qu’il se doit de partager avec les étudiants africains. Enfin, il y a aux 

yeux de Spinoza l’enjeu éthique d’une quatrième perception qui se découvre à 

travers cette « perception où la chose est perçue par sa seule essence » (Spinoza, 

1951, p.16). Comprendre ainsi cet enjeu éthique, qui se dégage à la lumière de 

cette perception, revient à comprendre la nature elle seule comme le fondement de 

l’éthique. En ce sens, avant que ne se construise la relation du sujet à l’objet 

voulue éthique, par Spinoza, l’éthique se veut être stricto sensu une relation avec 

elle-même. Ce qui confère le statut éthique à la relation du sujet à l’objet, c’est 

l’éthique en tant qu’elle est pour elle-même sa propre condition de possibilité. 

C’est en contribuant donc à donner toute sa dimension morale à la connaissance 

acquise par l’homme, qui ne peut la rendre possible que l’éthique est ce protocole, 

qui s’impose à tout universitaire et étudiants africains, afin qu’ils renoncent à faire 

entorse au sacrosaint principe de la connaissance humaine. 

2-La pédagogie comme lieu d’accomplissement de l’intersubjectivité entre 

enseignants et étudiants 

Quel type de pédagogie l’intellectuel universitaire africain doit-il mettre en 

pratique pour pouvoir sortir l’université africaine de la crise où elle se trouve ? 

   En effet, en vue de parvenir précisément à une formation universitaire digne de 

ce nom, l’universitaire doit avoir recours à un type de pédagogie qui ne doit pas 

l’enfermer dans une sorte de monopole de la connaissance dont il serait le seul à 

détenir la vérité. La recherche de la vérité à travers la formation universitaire 

exige de l’intersubjectivité entre enseignants et enseignés. Cette intersubjectivité, 

en tant qu’elle met en relation l’enseignant et l’enseigné, doit déboucher sur les 

actions de l’enseignant qui doivent obligatoirement susciter les réactions des 

enseignés. Ces actions de l’enseignant qui devront toujours faire l’objet des 



 

 

 

 

 

H. Ngoma Tassoulou                               ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 

226 

réactions des enseignés, doivent ouvrir sur des discussions très approfondies, qui 

doivent finalement contribuer à l’approfondissement des cours dispensés. La 

formation de l’esprit réussit le mieux, là où il s’ouvre véritablement à sur lui-

même à travers un sens très poussé du questionnement. Tout l’enjeu de 

l’herméneutique, qui est la science de l’interprétation, se découvre dans ce 

pouvoir, qui ne s’exerce dans le questionnement le plus poussé qui soit que, pour 

ouvrir l’esprit sur lui-même. Se questionner mutuellement, en donnant des 

réponses aux uns et aux autres, à travers les cours dispensés à l’université, doit 

mettre l’enseignant et les enseignés dans une disposition d’état d’esprit, où ils sont 

finalement invités à faire le cours ensemble. La formation de l’esprit ouvre donc 

sur un mouvement d’inspiration réciproque où l’esprit qui parle à lui-même, 

garantit finalement lui-même la vérité des cours mêmes qui sont dispensés. Mais, 

pourquoi l’esprit doit-il garantir lui-même la vérité des cours dispensés pour une 

meilleure formation de l’esprit, qui puisse sortir l’universitaire africain de cette 

sorte de dictature de l’esprit sur l’esprit ?  

      En partant de ce qui paraît être aux yeux de Maurice Merleau-Ponty au 

fondement même de l’intersubjectivité « ce que je comprends ne rejoint jamais 

exactement ma vie et qu’enfin je ne fais jamais un avec moi-même » (Merleau-

Ponty, 1945, p.399). Comment Maurice Merleau-Ponty nous permet-il de 

comprendre le fondement de l’intersubjectivité, en montrant que ce que je 

comprends ne rejoint jamais exactement ma vie et qu’enfin je ne fais jamais un 

avec moi-même ? Merleau-Ponty nous permet de comprendre le fondement de 

l’intersubjectivité à partir du monde, qui se trouve en deçà de la relation 

intersubjective entre l’enseignant et l’enseigné. Car, le principe qui fonde la 

compréhension d’un cours n’est pas le cours lui-même. Mais, ce principe qui 

fonde la compréhension du cours, est ce par quoi l’universitaire africain, doit 

s’interdire d’assujettir les enseignés à une prétendue vérité de l’autonomie de sa 

pensée. Ce principe par lequel se dit la vérité d’un cours n’est autre que le monde 

hors de quoi le moi et autrui, l’enseignant et l’enseigné, ne peuvent pas parvenir à 

comprendre la vérité du cours lui-même. Ce par quoi le moi et l’autre, 

l’enseignant et l’enseigné, sont donc invités à réfléchir au sein de l’université 

africaine, c’est précisément le monde, la nature irréfléchie de l’esprit, sans quoi ils 

ne réfléchiraient guère pour comprendre ce autour de quoi ils réfléchissent. C’est 

dire donc que, le monde c’est-à-dire la nature, parce qu’elle doit toujours être au 

fondement de la vérité de tous les cours dispensés au sein de l’université africaine, 

ne saurait se réduire à une vérité relative, qui soit au profit de l’enseignant ou de 

l’enseigné. C’est pour montrer les enjeux pédagogiques de cette relation 

intersubjective entre moi et autrui, enseignant et enseigné que Jeanne Moll 

revendique « une collaboration effective autour d’un objet de parole ou de travail, 

à travers un échange qui est reconnaissance de l’altérité, en vue d’un objectif 

commun » (Jean Houssaye, 2005, p.172). La vérité que l’enseignant et l’enseigné 

sont invités à partager à travers les cours au sein de l’université africaine, reste 

donc cet objet de parole et de travail que constitue le monde à connaître, qui doit 

mutuellement les ouvrir l’un à l’autre. Pour se comprendre donc alors à travers les 



  
 

 

 

 

 
Éthique, pédagogie et éducation 

227 

cours dispensés au sein de l’université africaine, l’enseignant et l’enseigné, 

doivent s’ouvrir donc l’un à l’ autre au moyen des discussions 

intellectuelles qui se veulent permanentes. Discussions qui doivent se construire 

sans cesse sur le monde, parce que comprendre le monde pour l’universitaire 

africain, c’est être invité à sortir de soi par le monde où l’enseignant et l’enseigné 

s’ouvrent à cette origine de la connaissance par laquelle ils se comprennent et sans 

quoi ils ne se comprendraient jamais. Mais, que signifie précisément ce monde qui 

équivaut pour Maurice Merleau-Ponty à la pédagogie en dehors de laquelle il n’y 

aurait pas finalement et précisément de vraie connaissance, qui puisse ouvrir 

l’enseignant et l’enseigné sur l’intersubjectivité, qui demeure la clé de voûte pour 

comprendre les cours, quels qu’ils soient? : 

 
Le premier des objets culturels et celui par lequel ils existent tous, c’est le corps 

d’autrui comme porteur d’un comportement. Qu’il s’agisse des vestiges ou du corps 

d’autrui, la question est de savoir comment un objet dans l’espace peut devenir la trace 

parlante d’une existence, comment inversement une intention, une pensée, un projet 

peuvent se détacher du sujet personnel et devenir visibles hors de lui dans son corps, 

dans le milieu qu’il se construit (Merleau-Ponty, 1945, p.401). 

 

Pourquoi cet objet qu’est le monde et qui fait toujours l’objet de notre culture, de 

notre connaissance que le moi partage avec l’autre, l’enseignant avec l’enseigné, 

ouvre-t-il sur la meilleure des pédagogies dont la pratique peut contribuer à sortir 

l’université africaine de la crise qui est la sienne ? En effet, quelque soit la 

spécialité du savoir où il se trouve, l’universitaire africain doit comprendre qu’il 

n’existe pas de meilleure pédagogie hors du monde. C’est dire que Merleau-Ponty 

en établissant le caractère incontournable de cet objet culturel qui n’est autre que 

le monde compris, en tant que corps d’autrui, il montre précisément comment le 

comportement seul peut nous permettre de comprendre cet objet culturel par 

lequel l’enseignant et l’enseigné sont inter subjectivement invités à s’accorder sur 

la vérité du monde. Se comporter de telle ou telle autre façon à travers un cours 

pour l’enseignant et l’enseigné, revient pour chacun d’eux non à provoquer le 

mouvement du comportement, mais plutôt à obéir à ce mouvement du 

comportement, en tant qu’il est la révélation à soi de l’attitude naturelle, dont ils 

ne comprennent pas réellement l’enjeu majeur. Pourquoi ? L’enseignant et 

l’enseigné ne comprennent pas finalement l’enjeu du comportement, parce qu’ils 

ne comprennent pas que le comportement est proprement de l’ordre du geste. 

L’ensemble de gestes corporels qui animent donc le comportement inaugure 

toujours ce mouvement de l’existence où l’esprit qui s’incarne s’ouvre à soi-

même. Or, cet esprit qui s’ouvre à soi-même est de l’ordre de l’irréfléchi qui 

donne accès au mouvement de la réflexion qui demeure le propre de l’homme. 

C’est dire qu’à travers le geste, qui structure le comportement se découvre donc, 

chez Merleau-Ponty, le caractère primordial d’un objet culturel certain dont la 

certitude reste garantie par le pouvoir qui se trouve toujours déjà à l’œuvre à 

travers le geste corporel. C’est donc à travers le geste de l’expérience corporelle, 

en tant qu’il reste toujours ce mouvement autonome du comportement, qui 



 

 

 

 

 

H. Ngoma Tassoulou                               ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 

228 

précède finalement l’intelligence humaine que, l’enseignant et l’enseigné doivent 

s’inviter à la réflexion. Le geste de l’expérience corporelle se veut donc être la 

pédagogie par excellence pour Merleau-Ponty. Parce qu’il appartient au geste seul 

qui ne réfléchit pas de susciter la vraie réflexion de l’enseignant et de l’enseigné. 

C’est en permettant à l’enseignant et à l’enseigné de réfléchir que le geste se 

découvre alors par Merleau-Ponty comme la seule pédagogie enseignante dont 

procède la compréhension de toute chose. Car, c’est dans le geste qui est par lui-

même enseignant et par quoi s’ouvre à soi-même ce lieu irréfléchi du savoir de 

l’esprit qu’est le monde que l’enseignant et l’enseigné qui aspirent à ce savoir font 

leur insertion dans ce monde hors de quoi il n’y aurait pas de savoir. Pour 

Merleau-Ponty, le corps d’autrui, c'est-à-dire le monde primordial qui fait l’objet 

de notre culture, de notre connaissance se sait donc d’avance comme la meilleure 

des pédagogies, parce qu’il est ce qui s’enseigne par lui-même afin que 

l’enseignant et l’enseigné accèdent à cet enseignement premier où se découvre ce 

monde présent à lui-même. Ainsi, à travers Merleau-Ponty nous parvenons à 

comprendre que l’objet de toute pédagogie qui vise la compréhension, ne la vise 

d’abord que par l’irréfléchi, qui n’est donc pas la réflexion. Puisque pour réfléchir 

ensemble, l’enseignant et l’enseigné doivent parvenir à la réflexion, à travers le 

mouvement irréfléchi de la venue du monde à soi-même, qui leur permet 

simplement d’être au monde en réfléchissant.  

Monde irréfléchi et être au monde par la réflexion permettent ainsi de comprendre 

par Merleau-Ponty comment la vraie pédagogie est le monde qui s’enseigne 

d’abord soi-même, avant que cet enseignement fasse l’objet d’un partage entre 

l’enseignant et l’enseigné. A ce titre « ce qui importe, nous dit jeanne Moll, dans 

la relation pédagogique ce n’est pas la relation elle-même, mais son au-delà, ce 

qui, grâce à la dynamique qui la sous-tend permet l’appropriation des savoirs en 

même temps que l’émergence progressive du sujet » (Jean Houssaye, 2005, 

p.174) . A la lumière de ce que montre à voir Jeanne Moll, qui partage la même 

vision avec Merleau-Ponty, la raison d’être du monde est ce qui fait d’abord de lui 

la vraie pédagogie. Car, si la pédagogie est une certaine manière de faire, de 

pratiquer quelque chose afin de parvenir à le comprendre, se faire pour la chose, 

reste d’abord un mode d’être du monde sans quoi il n’y aurait pas de pédagogie. 

C’est par le fait de se donner à soi-même, là où il se découvre à travers 

l’expérience de son propre geste, qui se veut toujours primordial que l’objet à 

connaître, qui précède le sujet qui le connaît, trouve sa vocation pédagogique. On 

peut alors comprendre comment la pédagogie du geste de l’expérience donne 

finalement accès à la vraie compréhension qui procède du geste de voir. C’est en 

ce sens que « la vraie philosophie, a écrit Merleau-Ponty, est de rapprendre à voir 

le monde » (Merleau-Ponty, 1945, p16). 

Mais, pourquoi la vraie philosophie qui équivaut à la pédagogie, requiert-elle de 

rapprendre à voir le monde ? Pourquoi hors du monde pour Merleau-Ponty rien ne 

peut se voir et être vu ? La pédagogie est requise comme façon de rapprendre à 

voir le monde, parce que la pédagogie doit être considérée par l’universitaire 

africain comme ce par quoi le monde est donné à lui-même, avant d’être donné à 



  
 

 

 

 

 
Éthique, pédagogie et éducation 

229 

l’homme. Puisque le seul lieu où le monde n’a de cesse de se voir, c’est 

précisément ce mouvement même du voir où se voit le monde pour qu’ils soient 

visible à travers son propre enseignement à l’enseignant et à l’enseigné, qui 

dépendent donc du monde lui-même. En s’enseignant donc comme monde à 

travers le lieu primordial où il n’a de cesse de se voir, le monde est lui-même la 

pédagogie du mouvement de se faire voir à soi-même, avant qu’il ne soit vu par 

l’enseignant et l’enseigné, à travers la simple connaissance acquise. C’est dans ce 

sens que la pédagogie n’est pas pour Merleau-Ponty une connaissance, mais plutôt 

un mode d’accès à la connaissance. Or, ce qui doit permettre à l’enseignant et à 

l’enseigné d’accéder à la connaissance dans l’université africaine, c’est le 

mouvement de la naissance sans cesse renouvelée du monde sans quoi il n’y 

aurait pas de connaissance. C’est pourquoi, Merleau-Ponty à travers la pédagogie 

où se donne le monde à lui-même, nous invite à comprendre le monde comme ce 

« monde d’avant la connaissance dont la connaissance parle toujours » (Merleau-

Ponty,1945, p3). 

Se dégage clairement ici la primauté de la pédagogie qui n’est autre que le monde 

sur la connaissance. Ainsi comprise, la pédagogie que constitue le monde pour 

Merleau-Ponty est un art qui permet d’accéder à cette connaissance du monde. Si 

le monde est de l’ordre du savoir, la relation intersubjective qu’il occasionne est 

de l’ordre de la connaissance. C’est en venant à soi dans son mouvement de 

l’intentionnalité corporelle que le monde fait toujours l’objet d’une connaissance 

pour l’enseignant et l’enseigné, qui entrent dans le monde du savoir par la 

connaissance qui n’est pas le savoir. Se savoir pour le monde, c’est se montrer à 

voir à soi-même à travers le mouvement primordial du corps moteur, qui ne 

parvient à se savoir que parce qu’il appartient au savoir d’engendrer la 

connaissance intersubjective. En tant qu’elle reste donc l’œuvre du corps moteur, 

la pédagogie est ce que l’universitaire africain doit exprimer dans et par le geste, à 

travers la façon dont il transmet donc la connaissance aux étudiants, pour sortir de 

la crise du savoir dont souffre l’université africaine. 

Pour Merleau-Ponty, si la pédagogie du geste de l’expérience n’est pas à la base 

de la transmission de la connaissance, l’université africaine va demeurer dans la 

crise du savoir, qui ne permet pas aux étudiants d’accéder à la vraie connaissance. 

C’est en faisant donc de la pédagogie du geste de l’expérience ce par quoi 

l’université africaine peut accéder au savoir que, la connaissance du savoir reste 

au fond une co naissance. D’autant plus que connaître à partir de la pédagogie 

pour l’universitaire et les étudiants africains, c’est précisément co naître. Or, co 

naître c’est naître du savoir et donc avec le savoir lequel constitue la pédagogie 

par excellence, qui se trouve au fondement de l’intersubjectivité. C’est pourquoi, 

Merleau-Ponty estime que « le je qui parle est installé dans son corps et dans son 

langage non pas comme dans une prison, mais au contraire comme dans un 

appareil qui le transporte magiquement dans la perspective d’autrui » (Merleau-

Ponty,1969, p.29)Autant dire que la pédagogie, pour Merleau-Ponty, est ce corps 

originaire qui se sait en train de parler de soi à soi, avant de faire parler le moi et 

autrui, qui accèdent donc à la connaissance par le savoir du corps. Si le corps est 



 

 

 

 

 

H. Ngoma Tassoulou                               ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 

230 

parlant, c’est parce que le mouvement où il s’anime a une vocation pédagogique. 

Le corps parlant est le geste qui se parle à lui-même. C’est par le fait de se parler 

que le geste se découvre, en tant que savoir, qui se parle à soi-même pour que 

parlent ceux-là mêmes qu’il fait parler. C’est en faisant parler l’enseignant et 

l’enseigné que le geste qui pourtant ne parle pas leur ouvre le champ de la vraie 

connaissance.  

3-L’éducation comme rapport épistémologique entre sujet et objet 

Dans qu’elle mesure l’éducation est-elle le lieu où se noue le rapport du sujet à 

son objet ? On ne saurait se permettre de comprendre l’éducation hors de la notion 

du comportement. Car, éduquer équivaut à transmettre la connaissance à partir du 

comportement. Or, le comportement en tant qu’il est ce à partir de quoi l’accès à 

la connaissance est possible, relève d’abord de l’objet de la connaissance, avant de 

relever du sujet qui apprend à connaître cet objet. C’est pourquoi, aux yeux de 

Merleau-Ponty l’enjeu majeur de La Structure du Comportement consiste à 

« comprendre les rapports de la conscience à la nature organique psychologique 

ou même sociale. On entend par nature une multiplicité d’événements extérieurs 

les uns aux autres et liés par des rapports de causalité » (Merleau-Ponty, 1942, 

p.1). Comment comprendre ici et maintenant la nature comme ce comportement 

en dehors duquel aucune éducation n’est possible ? Comprendre la nature comme 

ce comportement en dehors duquel aucune éducation n’est possible, c’est 

découvrir à l’intérieur de la nature ce comportement de la nature par laquelle 

l’université africaine doit accéder à l’éducation qu’il doit donner aux étudiants et 

étudiantes. 

 C’est dire que le comportement de la nature pose d’abord le problème de la vérité 

de la connaissance. Pour sortir alors l’université africaine de la crise qu’elle 

connaît, l’universitaire africain devrait privilégier la vérité qu’il se doit de 

découvrir dans la nature en dehors de laquelle il ne parviendrait jamais à la 

découverte de la vérité elle-même. L’attachement de l’universitaire africain à la 

vérité du comportement de la nature devrait donc être le point de départ de toute 

vraie connaissance, quelle que soit la spécialité où l’on se trouve. Ce qui signifie 

que, faire honneur à la vérité, en tant qu’elle relève du comportement de la nature 

d’où partirait la crédibilité de l’université africaine, est ce à quoi l’universitaire 

africain est convié. Car, aucune éducation qui passe par la connaissance vraie ne 

peut se transmettre par l’université africaine aux étudiants et étudiantes, si on ne 

fait pas attention à ce que Maurice Merleau-Ponty a su nommer à travers le titre 

de son ouvrage La Structure du Comportement. 

Pourquoi ? Simplement parce que pour Merleau-Ponty « il n’y a donc pas de 

nature physique au sens que nous venons de donner à ce mot, rien dans le monde 

qui soit étranger à l’esprit. Le monde est l’ensemble des relations portées par la 

conscience. On peut dire que, dans son développement, la physique justifie par le 

fait cette philosophie (Merleau-Ponty, 1945, p.1). Autant dire que la nature dont 

procède la vérité du rapport, qui s’instaure entre l’objet à connaître et le sujet qui 

le connaît, est de l’ordre du mouvement de l’esprit. Or, le mouvement de l’esprit 

est ce lieu ouvert dans l’esprit par l’esprit lui-même. C’est donc dans le 



  
 

 

 

 

 
Éthique, pédagogie et éducation 

231 

comportement de l’esprit dont le mouvement ouvre l’esprit sur lui-même avant 

que l’homme ne soit ouvert à l’esprit que la connaissance, qui relève de 

l’éducation découvre le lieu où elle commence. Ainsi, la connaissance ne 

commence pas dans la nature physique, qui se trouve hors du comportement que 

l’esprit a vis à vis de soi. C’est précisément parce qu’il accède à soi à travers son 

comportement, qui l’ouvre intérieurement à soi que, l’esprit qui n’est autre que la 

nature intérieure ressortit à une pure intériorité. La structure du comportement de 

la nature, est donc cette intériorité de l’esprit où l’esprit, reste ouvert à lui-même. 

L’université africaine, pour sortir donc de la crise où elle se trouve, doit partir du 

principe que seul le comportement de la nature, qui ouvre l’esprit sur lui-même, 

doit ouvrir l’enseignant et l’enseigné à la vérité de la connaissance. C’est en 

découvrant dans le comportement de l’esprit vis-à-vis de soi ce pur mouvement de 

la vérité du savoir, qui doit ouvrir l’enseignant et l’enseignant à une seule et 

même vérité de la connaissance que, Maurice Merleau-Ponty est parvenu à 

énoncer ce qui nous paraît être la thèse la plus décisive des sciences de 

l’éducation. Car, l’apport de Maurice Merleau-Ponty aux sciences de l’éducation, 

est de leur permettre de comprendre le comportement, non à partir du rapport de 

l’homme à son environnement physique, mais plutôt à partir de son rapport à 

l’esprit, qui se structure à travers le geste du comportement de l’esprit, qui doit 

contribuer à former la ressource humaine au sein de l’université africaine. C’est 

précisément parce qu’il a découvert la structure du comportement de l’esprit dans 

le mouvement de l’organisme que Merleau-Ponty a écrit « c’est dans l’organisme 

que nous avons à chercher ce qui fait du stimulus autre chose que la somme des 

éléments » (Merleau-Ponty,1945, p.10). 

L’enseignement majeur que Merleau-Ponty a pu et su apporter aux sciences de 

l’éducation, est celui qui consiste à ne plus considérer l’éducation à l’instar de 

Pavlov et Watson comme le lieu de l’interaction entre l’homme est 

l’environnement physique où il se trouve. L’acquisition de la connaissance, qui ne 

requiert nullement une interaction entre l’homme et son environnement physique 

où il se trouve, requiert plutôt le mouvement de l’organisme, qui montre comment 

l’action de l’esprit sur soi-même, fait appel à la réaction du sujet connaissant 

envers l’esprit. Le mouvement de l’organisme qui n’est donc pas une réaction à 

l’action que la nature physique exerce sur l’organisme, reste plutôt la façon dont 

l’action et la réaction sont un seul et même mode d’accomplissement du 

mouvement de l’organisme. A travers son action et sa réaction envers lui-même, 

le mouvement de l’organisme qui est un pur mouvement de l’esprit, contribue à 

joindre l’organisme à lui-même. Loin donc que les gestes de l’organisme soient 

stimulés par l’environnement physique qui est le sien, ils sont plutôt eux-mêmes à 

la fois les stimuli et les réponses, qui participent finalement d’un même 

comportement du mouvement de l’organisme envers lui-même. Ainsi, pour 

Merleau-Ponty le pertinent « problème que Pavlov s’est posé qui est de savoir 

comment l’organisme peut entrer en rapport avec un milieu » (Merleau-Ponty, 

1942, p.55) de même que Watson pose finalement le problème du fondement 

même de l’éducation que la psychophysiologie mécaniste de Pavlov et le 



 

 

 

 

 

H. Ngoma Tassoulou                               ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 

232 

behaviorisme de Watson n’ont pas pu résoudre. Car, la grande ignorance de 

Pavlov et Watson est d’avoir cru que l’homme accède à la connaissance à partir 

des actions de son environnement physique qui stimulent ses réactions. Alors que 

les actions et les réactions, en tant qu’elles sont le mode d’être du comportement 

de l’organisme, témoignent de la manière dont le geste de l’esprit à travers 

l’organisme ouvre l’esprit qui se connaît à soi-même, avant que l’homme ne 

connaisse à travers l’esprit. A la faveur de l’ouverture de l’esprit sur l’esprit dans 

l’esprit, qui nous permet de comprendre comment s’ouvre le lieu de la 

connaissance à lui-même, Merleau-Ponty permet à l’universitaire africain de faire 

droit à l’esprit où naît la connaissance, avant qu’il ne puisse accéder à celle-ci. De 

ce point de vue, l’universitaire africain est donc invité par Merleau-Ponty à 

comprendre le fondement de l’éducation comme quelque chose qui lui est 

extérieur. C’est pourquoi, le fait de connaître, qui ne peut venir de l’universitaire 

africain, vient plutôt de ce pouvoir de l’esprit dont le comportement vis-à-vis de 

soi, doit ouvrir cet universitaire et ses étudiants au même type de savoir. Le 

comportement de l’esprit n’ouvre l’esprit à soi-même que là où son geste se fait 

donc mouvement que l’universitaire africain et ses étudiants ne peuvent accomplir 

par eux-mêmes.    

Ainsi, en faisant finalement remarquer que « le sens commun croit qu’on tourne 

les yeux vers un objet pour le voir » (Merleau-Ponty, 1942, p.7), Merleau-Ponty 

qui s’est livré à une véritable quête du fondement des sciences de l’éducation, 

montre comment l’éducation doit se découvrir dans les mouvements mêmes de 

l’objectivité. Mouvements des gestes de nos yeux, donc du comportement qui 

témoignent de la primauté du savoir, qui ne réfléchit pas sur l’homme qui réfléchit 

sur ce savoir pour pouvoir l’acquérir. En tant qu’ils sont ce par quoi 

s’accomplissent les gestes des mouvements de l’organisme, nos yeux qui 

s’ouvrent et se ferment sans cesse, sont donc la condition d’accès à l’éducation, 

qui ouvre l’homme sur la connaissance. En ouvrant l’homme sur la connaissance, 

nos yeux jouent chaque fois un rôle d’initiation à la connaissance. C’est à partir 

des mouvements de battement de ses paupières qui ne dépendent pas de lui que 

l’homme découvre alors ce par quoi il accède à toute forme d’éducation, qui se 

veut toujours être une relation épistémologique de l’objet au sujet. C’est donc 

finalement à travers ce lieu où s’ouvre l’éducation à elle-même que se constitue 

l’origine de la vérité par laquelle le vital, le psychique et le physique collaborent 

au moyen de la dialectique. C’est parce que Pavlov et à Watson n’ont pas compris 

ce qui fonde l’éducation, qui se transmet à l’homme à travers la vérité où se 

découvre la vie que Merleau-Ponty a écrit : 

 
Le physique, le vital et le psychique ne représentent pas trois puissances d’être mais 

trois dialectiques. La nature physique dans l’homme ne se subordonne pas à un 

principe vital, l’organisme ne conspire pas à réaliser une idée, le psychisme n’est pas 

dans le corps un principe moteur, mais ce que nous appelons nature est déjà 

conscience de la nature, ce que nous appelons vie est déjà conscience de la vie, ce 

nous appelons psychisme est encore un objet devant la conscience (Merleau-Ponty, 

1942, p.199). 



  
 

 

 

 

 
Éthique, pédagogie et éducation 

233 

C’est dire donc que le geste où se structure la vérité du comportement de la vie de 

l’esprit qui n’est autre que la nature équivaut à celui qui structure l’éducation à 

laquelle doivent accéder l’universitaire africain et ses étudiants. De sorte que 

l’universitaire africain aussi bien que ses étudiants africains ne peuvent pas 

accéder à l’éducation sans pour autant que cette éducation elle-même rende 

possible cet accès à travers le mouvement primordial de la vie de l’esprit. C’est ce 

mouvement de l’esprit qui fait apparaître le mouvement où la conscience découvre 

le physique comme son objet perçu. C’est ainsi que le physique, le vital, le 

psychique, pour Merleau-Ponty, participent d’un seul et même mouvement de 

l’éducation à partir de laquelle se définissent trois ordres. Que l’accès à 

l’éducation en tant que savoir primordial qu’est la vie de l’esprit, soit rendu 

possible par la vie elle-même, qui est donc constitutive de l’éducation, qui doit se 

transmettre à l’universitaire africain et à ses étudiants à travers la conscience, qui 

découvre le physique comme son objet à connaître, Britt-Marie Barth nous permet 

aussi de l’établir. Car, pour Britt-Marie Barthe : 

 

La réflexion sur notre savoir exige qu’on possède un modèle : nous ne pouvons pas 

y réfléchir sans en avoir une théorie. Celle-ci correspond à notre interprétation d’une 

réalité donnée. En général, ces modèles mentaux que nous avons construits pour 

expliquer le réel sont implicites ou inconscients. Mais pour pouvoir discuter entre 

collègues ou entre apprenants sur la signification d’un savoir donné, il est important 

d’avoir un langage commun, des référents communs. Le concept en tant méta modèle 

du savoir oblige à situer les éléments de la définition dans un structure commune et à 

veiller à la cohérence entre son expression symbolique et son expression concrète. 

Autrement dit, il oblige à aller-retour entre le discours abstrait et la situation concrète 

qui se justifient mutuellement. Il permet de prendre conscience de la nature relative et 

contextualisée du savoir. Cette prise de conscience est importante dans la 

détermination des concepts à enseigner et à apprendre (Jean Houssaye, 2005, p.283). 

 

Comment comprendre l’enjeu du problème que soulève Britt-Marie Barthe pour 

comprendre finalement la même vision qu’il partage avec Merleau-Ponty ? 

Comprendre la vision que Britt-Marie Barthe partage avec Merleau-Ponty sur les 

sciences de l’éducation, équivaut à comprendre la relation que l’éducation 

entretient avec son mode de transmission. Or, comprendre l’éducation d’une part 

et son mode de transmission d’autre part, revient à analyser le processus qui rend 

possible ce mouvement du savoir théorique vers le savoir concret. Ce mouvement 

du savoir théorique vers le savoir concret ne peut s’accomplir que par le sensible 

qui rend possible le concept. Puisque le sensible en tant qu’il rend possible le 

concept ouvre sur le lieu de la connaissance où s’exprime la réflexion. Celle-ci 

témoigne donc d’un savoir invisible, qui donne accès au savoir visible lequel 

s’exprime à travers la compréhension de l’homme. C’est donc par le concept qui 

nous permet de comprendre comment on passe du savoir invisible au savoir 

visible que nous comprenons finalement la vertu du langage au sens où il ouvre 

sur le lieu où se rapporte l’invisible au visible. Dès lors, comprendre les concepts 

à travers lesquels se transmet le savoir invite l’universitaire et les étudiants 



 

 

 

 

 

H. Ngoma Tassoulou                               ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 

234 

africains à comprendre le lien qui se noue entre l’invisible et le visible à travers le 

langage. C’est pourquoi, La prose du monde de Maurice Merleau-Ponty, en tant 

qu’elle présuppose le langage comme modalité d’accès au visible à partir de 

l’invisible, son enjeu nous permet justement de comprendre comment l’éducation 

ne se transmet que sur fond d’invisible, qui rend possible la compréhension du 

visible. Le langage pour Merleau-Ponty dont Britt-Marie Barthe partage alors la 

vision, se découvre donc ici comme le concept opératoire par excellence, à travers 

lequel doit se faire le meilleur apprentissage de l’enseignant et des enseignés au 

sein de l’université africaine. C’est ce qui fait dire à Merleau-Ponty : 

 
La volonté d’expression elle-même est ambigüe et renferme un ferment qui travaille à 

la modifier : chaque langue est soumise à chaque moment aux besoins jumeaux et 
contraires de l’expressivité et de l’uniformité. Pour qu’une manière de parler soit 

comprise, il faut qu’elle aille de soi, il faut qu’elle soit généralement admise ; ce qui 

suppose enfin qu’elle ait son analogue dans d’autres tournures formées sur le même 

patron. Mais, il faut en même temps qu’elle ne soit pas habituelle au point de devenir 

indistincte, il faut qu’elle frappe encore celui qui l’entend employer, et tout son 

pouvoir d’expression vient de ce qu’elle n’est pas identique à ses concurrences. 

S’exprimer, c’est donc une entreprise paradoxale, puisqu’elle suppose un fond 

d’expressions apparentées, déjà établies, incontestées, et que sur ce fond la forme 

employée se détache, demeure assez neuve pour réveiller l’attention (Merleau-

Ponty,1969, p.50-51).    

Comprendre ainsi la volonté d’expression, pour Merleau-Ponty, est synonyme de 

comprendre un pouvoir de l’expression qui fonctionne en tant que langage 

primordial d’où surgissent les concepts à travers lesquels l’universitaire africain et 

ses étudiants doivent se communiquer, en vue d’accéder à une compréhension 

commune. Car, le langage qui présuppose toute compréhension, présuppose qu’au 

fondement de toute compréhension, existe une institution première, qui n’est autre 

que le monde sans quoi les hommes ne parleraient jamais et seraient dans 

l’impossibilité de savoir ce dont ils parlent en parlant du savoir. Or, pour parler du 

savoir qui se parle déjà à lui-même le comportement joue un rôle incontournable. 

Car, l’homme qui ignore les vrais motifs pour lesquels il accède au comportement, 

ignore donc aussi ce que signifie le comportement lui-même. C’est par le 

comportement qui ne dépend donc pas de lui, en ce sens qu’il est l’ensemble de 

gestes, où l’expression vient à elle-même que, l’universitaire africain doit parvenir 

à la compréhension. Car, l’acte de comprendre à travers l’éducation n’est possible 

que là où elle est toujours déjà donnée à elle-même à travers son comportement où 

se découvre ce qu’exprime la vérité du langage. C’est pourquoi, le corps dont les 

gestes s’accomplissent par un ensemble de mouvements est donc le comportement 

de l’esprit. Comportement de l’esprit qui est le véhicule par excellence de 

l’éducation à travers laquelle l’universitaire africain et ses étudiants doivent 

accéder à l’apprentissage de la connaissance. Les enseignants universitaires 

africains, tout comme les étudiants africains, à travers l’invitation mutuelle qu’ils 

se donnent de parler aux uns et aux autres, ont le bonheur commun d’accéder à 

quelque chose qui les précède toujours. C’est donc par le corps humain, en tant 



  
 

 

 

 

 
Éthique, pédagogie et éducation 

235 

qu’il se pense comme la chose la plus expressive qui soit, à travers les 

mouvements qu’il accomplit que, l’universitaire et les étudiants africains, sont 

chaque fois invités à sortir de l’ignorance pour s’ouvrir à l’éducation, qui est un 

savoir primordial chez Merleau-Ponty. 

Conclusion  

Réfléchir sur la relation de l’éthique à la pédagogie et à l’éducation, c’est 

précisément réfléchir sur le monde, la nature, l’esprit incarné hors quoi aucun 

savoir n’est possible. Le savoir du monde parce qu’il permet à l’universitaire et 

aux étudiants africains de s’ouvrir à l’esprit à travers le mouvement où il s’incarne 

à travers son corps, constitue le bien collectif suprême par lequel l’université 

africaine, peut sortir de la crise où elle se trouve plongée. Puisqu’en dehors de ce 

bien qui n’est autre que la possibilité de tout savoir qui l’arrache à l’ignorance, 

l’homme serait étranger à la vérité. C’est dire que la vérité du savoir qui n’est 

rendue possible que par la possibilité du savoir, requiert donc le savoir lui-même 

hors de quoi il n’y a pas d’éthique au sens où l’a comprise Spinoza. Or, si la 

possibilité du savoir qui rend possible le savoir lui-même est éthique, la pédagogie 

du geste de l’expérience, qui doit contribuer à l’accomplissement du savoir qui est 

l’éthique, doit aussi contribuer à l’accomplissement de l’éducation, pour qu’il ne 

puisse pas y avoir divorce entre le sujet et l’objet. Pour que le triple rapport entre 

éthique, pédagogie et éducation soit possible, il faut l’accomplissement du double 

mouvement de la connaissance. Ce double mouvement est connaissance de la 

connaissance, parce que la connaissance ne s’ouvre à elle-même que pour ouvrir 

l’homme qui est le sujet connaissant à l’objet à connaître qui n’est autre que la 

nature invisible qui ne dépend pas de lui.  

 

Références bibliographiques 

Aristote, 1962, La métaphysique Tome I, Traduit par Jean Tricot, Paris, Vrin  

Bloom B, 1969, Taxonomie des objectifs éducatifs, Montréal, éducation nouvelle, 

T I Objectifs cognitifs.  

Bourdieu pierre, 1980, Le sens pratique, Paris, Minuit.  

Debarbieux   E, 1990, Violence dans la classe, Paris, ESF. 

Defrance B, 1988, La violence à l’école, Paris, Syros, 

Forquin  J-C, 1989, Ecoles et Cultures, Bruxelles, De Boeck.   

Hameline D, 1971, Du savoir et des hommes. Contribution à l’analyse de 

l’intention d’instruire, Paris, Gautier Villars. 

Houssaye Jean, 2005, La pédagogie : une encyclopédie pour aujourd’hui, Paris, 

ESF éditeur. 

Houssaye jean, 2005, La pédagogie : une encyclopédie aujourd’hui, Paris, ESF 

éditeur.   

Ismambert-Jamati V, 1990, Les savoirs scolaires. Enjeux sociaux des contenus 

d’enseignement et de leurs reformes. Paris, éditions universitaires.     

Kant Emmanuel, 2008, Critique de l raison pure, Traduit par Tremesagues A et 

Pacaud B, Paris, PUF. 

Legrand L, 1992, Enseigner la morale aujourd’hui, Paris, PUF. 



 

 

 

 

 

H. Ngoma Tassoulou                               ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 

236 

Levine J, 1992, Actes du colloque : La crise de l’école. Du sens manifeste au sens 

latent, Paris, Allé du lac Supérieur Le Vésinet.  

Lock John, 2009, Essai philosophique concernant l’entendement humain, Traduit 

par Pierre Coste, Paris, Librairie Générale Française. 

Meirieu  PH, 1991, Paris, ESF éditeur.  

Merleau-Ponty Maurice,1942, La structure du comportement,Paris, 

Merleau-Ponty Maurice, 1969, La prose du monde, Paris, Gallimard. 

Michaud  ALAIN, 1987, La violence, Paris PUF.  

Monteil J-M, 1989, Eduquer et former, Grenoble, PUG. 

Morissette D, GIN RAS M, 1989, Enseigner des attitudes planifier, intervenir 

évaluer, Bruxelles, Boeck. 

Mugny G, 1985, Psychologie sociale du développement cognitif, Peter, Berne.    

Not L, 1987, Enseigner et Faire apprendre, Toulouse, éditions Privat. 

Nuttin J, 1985, Théorie de la motivation humaine, Paris, PUF. 

Pain J, 1987, Ecoles, violence ou pédagogie, Paris Matrice.   

Perrenoud  P, 1984, La fabrication de l’excellence scolaire : du curriculum aux 

pratiques d’évaluation, Genève, Droz.  

Perret Clermont A N, Nicolet M, 1988, Interagir et connaître, Fribourg, Del Val.   

Postic M, 1990,  La relation éducative, Paris PUF. 

Puron H, 1969, Examen et docimologie, Paris PUF.  

Reboul Olivier, 1992, Les valeurs de l’éducation, Paris, PUF.   

Skinner B F, 1968, La révolution scientifique de l’enseignement, Bruxelles, 

Editions Dessart.  

Spinoza de Baruch, 1951, Traité de la réforme de l’entendement, Traduit par A. 

Koyré, Paris, Vrin. 

Tardy M, 1984, Sciences de l’éducation : considérations épistémologiques, 

Strasbourg, CRDP. 

 

 


