Cabhiers Africains de Rhétorique Vol:001 - N°:002 / (30/2/2022) I pp:218-236

Ethique, pédagogie et éducation
Ethics, pedagogy and education

Hilaire Ngoma Tassoulou
Université Marien NGOUABI
E-mail : tassoulouhilaire@gmail.com
https://doi.org/10.55595/NTH2022

ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

Date de réception : 25/11/2022 Date d’acceptation : 24/12/AA  Date de publication : 30/12/2022

Résumeé : Cet article qui porte sur 1’éthique, la pédagogie et I’éducation analyse le triple
rapport qui se dégage a travers ses trois notions. Or, pour penser ce triple rapport, I’article
montre premiérement comment 1’éthique est le rapport de la nature avec elle-méme, de
sorte ce tripe rapport de I’éthique a la pédagogie et a 1’éducation ne serait pas possible
sans I’éthique qui le rend possible. Ainsi, en montrant comment la pédagogie est le lieu
ou s’accomplit I’intersubjectivité entre enseignant et enseigné, I’article montre comment
cette intersubjectivité procede de la nature, du monde qui n’est autre que 1’éthique elle-
méme. C’est pourquoi, I’article montre finalement comment 1’éducation qui est le mode
d’acces a la relation entre sujet et objet ne serait pas possible, si elle n’était pas rendue
possible par le monde qui équivaut la nature donc a 1’éthique.

Mots clés : Ethique, éducation, étudiant, universitaire, université, pédagogie.

Abstract: This article on ethics, pedagogy and education analyzes the triple relationship
that emerges through its three notions. However, to think about this triple relationship, the
article shows first how ethics is the relationship of nature with itself, so this tripe
relationship of ethics to pedagogy and education would not be possible without the ethics
that make it possible. Thus, by showing how pedagogy is the place where
intersubjectivity between teacher and teacher is accomplished, the article shows how this
inter subjectivity proceeds from nature, from the world which is none other than ethics
itself. This is why the article finally shows how education, which is the mode of access to
the relations hip between subject and object, would not be possible if itis not made
possible by the world that equates nature to ethics.

Keywords: Ethics, education, student, university, university, pedagogy.

Auteur correspondant(e):

218


mailto:tassoulouhilaire@gmail.com
https://doi.org/10.55595/NTH2022

Ethique, pédagogie et éducation

Introduction

« Tous les hommes, a écrit Aristote, désirent naturellement savoir » (Aristote,
1962, p.2). Ce qui signifie que le savoir, en tant que désir de connaitre, qui nous
ouvre a I’éducation, est ce a quoi tout homme aspire naturellement. C’est ainsi
que du préscolaire au primaire et du collége au lycée jusqu’a I'université, 1’école
constitue tous azimuts a travers le monde ce lieu par excellence ou ’homme
acquiert le savoir par I’éducation a laquelle il y accede a travers ses différents
domaines qui la structurent. Seulement, ce savoir qui fait signe vers 1’éducation
par quoi ’homme a le privilége exclusif de s’ouvrir a 1’é¢tude de I’infinie totalité
de I'univers, a travers I’apprentissage des connaissances a 1’université, requiert
d’abord et avant tout une éthique et une certaine pédagogie, qui doivent tout
naturellement contribuer a I’accomplissement de son exercice quotidien. Car, si
science sans conscience n’est que ruine de I’ame, cela ne signifie qu’aucun savoir
qui fait 1’objet d’une connaissance éducative, quelle qu’elle soit, ne peut
finalement permettre a I’homme de connaitre hors de 1’éthique et de la pédagogie,
qui doivent toujours 1’accompagner de sorte que le savoir lui-méme ne soit en
crise. Mais, pourquoi la crise de I’'université africaine qui est d’abord une crise du
savoir, parce que I’homme ignore d’abord ce qu’il doit savoir pour le connaitre,
nécessite-t-elle le recours a I’éthique et la pédagogie ? Pourquoi le recours a
I’éthique et a la pédagogie devrait toujours accompagner le savoir a travers lequel
nous devons accéder a la connaissance pour que le savoir ne demeure pas en état
de crise ? C’est a travers une méthode herméneutique et critique que nous allons
devoir nous atteler a répondre a ces interrogations. Ainsi, a la faveur de
I’herméneutique et de la critique des concepts d’éthique, de pédagogie et
d’éducation, nous allons donc montrer comment le savoir, en tant qu’il reste
théorique est le bien le plus précieux de I’humanité constituant en soi 1’éthique,
qui reste indissociable de la pédagogie et de 1’éducation.

I- Pourquoi la connaissance de la nature releve-t-elle de I’éthique ?

1-De la connaissance théorique de la nature comme éthique a la connaissance
acquise par ’homme.

Pourquoi la connaissance de la nature ressortit-elle a 1’éthique sans laquelle la
connaissance elle-méme ne peut étre convenablement acquise par ’homme, aux
yeux de Baruch Spinoza ? C’est a cette question si noble et précieuse que Baruch
Spinoza s’est proposé de répondre dans Traité de réforme de I’entendement
lorsqu’il écrit« il faut trouver un moyen de guérir I’entendement et de le purifier
autant qu’on peut le faire, afin qu’il comprenne les choses facilement sans erreur
et le mieux possible » (Spinoza,1951,p.13).Comment peut-on comprendre une
telle occurrence textuelle de Baruch Spinoza ?Comprendre une telle occurrence
textuelle de Baruch Spinoza, équivaut & comprendre le souci qui ’anime ici et
maintenant de montrer a [’université africaine comment il faut guérir
I’entendement et le purifier de tout ce qui peut I’égarer a travers le processus
d’acquisition de ses connaissances. C’est dire donc que, le vrai probléme de la
crise de I'université africaine que nous posons a travers Spinoza n’est pas d’abord
celui de I’entendement, mais plutot celui de sa réeforme. Or, poser le probléeme de

219



H. Ngoma Tassoulou ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

la réforme de I’entendement pour résoudre la crise de I’université africaine, c’est
pour Spinoza poser le probleme de la connaissance, a partir de laquelle
I’entendement doit étre reformé. En montrant précisément a voir comment la
connaissance doit concourir a la réeforme de I’entendement humain, qui est en
crise au sein de I’'université africaine, Spinoza montre finalement comment I’acces
a la connaissance reste seulement tributaire de la connaissance, sans laquelle
I’entendement en crise ne peut parvenir a sa propre reforme. Que la connaissance
soit donc elle-méme, aux yeux de Spinoza, ce qui permet a I’entendement humain
en crise d’accéder a sa reforme, voila qui fait proprement de la connaissance une
éthique vis a vis de ’entendement, au sein de 1’université africaine en proie a la
crise de la connaissance. D’autant plus que, c’est par la connaissance que
I’université africaine, qui n’est autre que ce lieu par excellence ou s’acquiert le
savoir, est invité a s’ouvrir a la connaissance, qui doit finalement I’ouvrir sur la
réforme de son entendement humain. C’est en ouvrant donc 1’université africaine
a ce a quoi elle ne saurait accéder par elle-méme que la connaissance doit
contribuer précisément a 1’ouvrir a ce bien le plus précieux de I’humanité qu’elle
doit partager avec toutes les autres universités du monde. C’est précisément parce
que la nature qui se connait s’ouvre d’abord a elle-méme a travers son auto-
connaissance que I’université africaine doit donc alors s’ouvrir a la nature qui
n’est autre que la connaissance elle-méme. C’est pourquoi, Spinoza estime :

L’homme congoit une nature humaine beaucoup plus forte que la sienne, et qu’en
méme temps il ne voit rien qui ’empéche d’acquérir une telle nature, il est incité a
rechercher les moyens qui le conduiront a une telle perfection. Tout ce qui peut étre un
moyen d’y parvenir est appelé un vrai bien. Et le bien supréme est pour lui de parvenir
a jouir avec d’autres, si faire se peut d’une telle nature, a savoir qu’elle est la
connaissance de I'union que I’esprit posséde avec toute la nature. Telle est la fin vers
laquelle je tends, a savoir, acquérir une telle nature supérieure et travailler a ce que
beaucoup d’autres I’acquiérent comme moi (Spinoza, 1951, p.12).
En montrant ici comment 'université africaine doit concevoir la connaissance de
la nature beaucoup plus forte qu’elle, Spinoza montre précisément comment la
nature seule qui est la connaissance, doit permettre a [’université africaine
d’accéder a la connaissance. Car, pour concevoir une nature beaucoup plus forte
qu’elle, I'université africaine se doit de parvenir a concevoir la nature par la
nature elle-méme. C’est finalement par la nature et dans la nature que les
universitaires africains a travers l’université africaine, doivent apprendre a
découvrir les moyens qui conduisent au bien supréme, qui n’est autre que la
nature elle-méme. C’est parce qu’elle doit toujours faire 1’objet d’un partage
universel entre les universitaires des toutes les universités du monde que la
connaissance de la nature, qui ouvre les hommes a la nature, les ouvre donc a la
plus grande jouissance, procurée par le désir de se tourner vers 1’éthique, qui
équivaut au pur et vrai bien de la connaissance de la nature. C’est donc dans le
partage universel dont la connaissance de la nature fait toujours 1’objet chez tous
les hommes que Spinoza a finalement découvert le sens de 1’éthique. Dé¢s lors,
¢’est fondamentalement dans le retour a la connaissance de la nature elle-méme,

220



Ethique, pédagogie et éducation

en tant qu’elle nous ouvre objectivement a la connaissance, qui se veut alors
débarrassée de toute forme de subjectivité que, la crise de 'université africaine
peut étre résolue. La vérité de la connaissance de la nature, qui doit inviter
I’universitaire africain a s’ouvrir a la connaissance universelle de cette nature, doit
I’interdire de faire droit a la mauvaise subjectivité qui est la sienne. L’objectivité
de la connaissance universelle de la nature a laquelle vient s’ajouter la mauvaise
subjectivité de 1’universitaire africain, contribue donc a mettre en état crise
I’université africaine. Pourquoi ?

Simplement parce que plusieurs maux dont souffre I'université africaine en proie
a une Véritable crise des valeurs intellectuelles et culturelles viennent du divorce
qui s’instaure entre la nature et I’homme. C’est en se détournant donc de la
connaissance objective de la nature que l’universitaire africain parvient a faire
valoir sa propre subjectivité, qui s’exprime a travers un certain nombre de
comportements, qui compromettent la crédibilité de I'université africaine. C’est
au nom de 1’objectivité universelle de la connaissance de la nature, qui définit le
véritable sens de 1’éthique que, I'universitaire africain doit renoncer aux pratiques
honteuses liées a la vente de notes, aux rapports sexuels entre enseignants et
étudiantes en donnant a celles-ci des notes non méritées. De méme, 1’universitaire
africain doit au nom de I’éthique qui est la connaissance objective de la nature se
départir des comportements, qui le font tourner vers le tribalisme, parce que
I’université est transformée en un lieu, ou ne sont parfois privilégiés que les
étudiants et étudiantes, qui sont de la méme tribu que les universitaires africains.
Cette éthique qui doit alors inciter les universitaires africains a se détourner de
tous ces comportements décriés, c’est bien la nature en tant qu’elle doit permettre
a Duniversitaire africain de se conformer a 1’objectivité universelle de la
connaissance, qui reste paradoxalement inséparable de sa subjectivité. Car,
connaitre subjectivement la nature objective pour 1’homme, équivaut pour lui a
s’ouvrir a cette nature, a travers sa connaissance a laquelle il a acces. Or, 1’éthique
qui se fonde sur I’objectivité universelle de la connaissance de la nature a laquelle
I’homme accede subjectivement, doit interdire a I’'universitaire africain, d’ou qu’il
soit et ou qu’il soit, de travailler a la brisure de la relation de vérité, qui existe
entre sujet et objet. C’est d’abord et avant tout par le respect rigoureux du rapport
entre le sujet qui connait et I’objet a connaitre que 1’universitaire africain, est
invité a sortir de la crise ou ’'université africaine se trouve plongée. La crédibilité
des toutes les universités africaines, de ce point de vue, doit donc résulter du type
de rapport que I’universitaire africain doit entretenir avec la connaissance
universelle de la nature hors de laquelle aucune vraie connaissance de ’homme
n’est possible. C’est a la faveur de ce rapport rigoureusement vrai, qui doit exister
entre ’universitaire africain et la nature, qu’il n’a de cesse de connaitre que nous
comprenons comment il faut passer selon Spinoza de 1’éthique, en tant qu’elle est
théorique a la philosophie morale, en tant qu’elle est pratique. C’est pourquoi, a
partir de son souci de voir la connaissance objectivement théorique de la nature en
conformité avec ce sujet pratique qu’est I’homme enclin a la morale, Spinoza a
écrit :

221



H. Ngoma Tassoulou ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

Afin que cela se fasse, il est nécessaire d’avoir de la nature une connaissance
suffisante pour 1’acquisition de cette nature humaine supérieure ; puis il est nécessaire
de former une société, telle qu’elle doit étre afin que le plus grand nombre d’hommes
arrivent aussi facilement et aussi slirement qu’il se peut a ce but. Ensuite, il faut
consacrer ses efforts a une philosophie morale, ainsi qu’a la science d’éducation des
enfants (Spinoza, 1951,p 12).

Comment peut-on comprendre ici la revendication de Spinoza sur
I’éthique, qui, selon lui doit offrir aux universitaires africains ce par quoi ils
doivent commencer par sortir réellement de la crise de I’université, qui reste
d’abord une crise du savoir ? Comprendre la revendication de Spinoza est
synonyme de comprendre comment la nature universelle, qui se connait elle-
méme dans le fait de s’ouvrir a elle-méme, doit ouvrir finalement au sein de
I’université africaine a ce mouvement de la connaissance, qui part de 1’éthique a la
morale. Or, c’est par la facon dont le mouvement de la naissance de I’éthique qui
est la connaissance de la nature, doit ouvrir I'université africaine au respect de
cette connaissance que, 1’universitaire africain doit accéder a la morale. Ce par
quoi I'universitaire africain doit donc se rapporter a 1’éthique, qui est le savoir de
la nature, c’est donc bien 1’éthique elle-méme que 'universitaire africain se doit
de respecter par son comportement pour pouvoir accéder a la morale. C’est a
I’éthique qui est précisément la connaissance objective de la nature qu’il
appartient, selon Spinoza, de recommander a la morale ce qu’elle doit devoir faire
a travers l'universitaire africain, dont le comportement doit avoir un statut
pratique qui est tourné vers la morale. Si I’éthique est pour Spinoza ce mouvement
ou se découvre jointe a soi la nature, de sorte que 1’universitaire africain tourné
vers la connaissance soit joint a la nature par son entendement, la morale est donc
alors I’éthique que doit mettre en pratique I’universitaire africain, qui ne doit pas
finalement dissocier I’objet a connaitre du sujet qui le connait. Veiller ainsi au
strict respect des regles de 1’éthique, a travers son comportement par quoi il doit
accéder a la morale, revient pour 1’universitaire africain a prendre en ligne de
compte un certain nombre de perceptions en dehors desquelles la réforme de
I’entendement humain ne saurait s’accomplir face a la crise ou se trouve
I’université africaine. C’est ainsi qu’a travers 1’éthique que met en pratique la
morale « ces régles étant ainsi posées, nous dit Spinoza, je m’appliquerai tout
d’abord a ce qui doit étre fait en premier lieu c’est-a-dire a  reformer
I’entendement et a le rendre capable de comprendre les choses comme il le faut
pour que nous atteignons notre but »( Spinoza,1951,p.14 ).Ce qui revient a dire
que I’éthique, en tant que connaissance objective de la nature, qui doit étre mise
en pratique a travers la morale, passe par 1’observation de plusieurs types de
perceptions, que requiert I’entendement pour qu’elle soit reformée. C’est en cela
que Spinoza estime que

Pour que cela se fasse, I’ordre naturel exige que je passe en revue ici tous les modes de
perception dont j’ai fait usage jusqu’a ce jour pour affirmer ou nier quelque chose
avec certitude. A les envisager exactement, les modes de perception peuvent étre

222



Ethique, pédagogie et éducation

ramenées en somme a quatre (...) Il y a une perception que nous acquérons par oui-
dire ou au moyen de quelque signe arbitrairement désigné (Spinoza, 1951, p.15-16).

Comprendre I’enjeu de 1’éthique a travers ce premier type de perception que
Spinoza nous invite & méditer, c¢’est inviter I’universitaire africain a un pur retour
a la connaissance elle-méme. Or, retourner a la connaissance elle-méme, c’est
pour D’intellectuel universitaire africain aller a I’encontre des préjugés qu’on
acquiert a travers ce que Spinoza appelle perception par oui-dire. L’université
africaine doit donc finalement s’interdire d’étre ce licu de transmission de la doxa,
c’est-a-dire de I’opinion populaire, qui se trouve aux antipodes de la pure
connaissance, que les universitaires africains doivent procurée aux étudiantes et
étudiants africains. A partir du moment ou la connaissance est compartimentée en
plusieurs domaines, elle requiert pour étre apprise un retour aux sources, qui
ressortissent aux connaissances precises au moyen desquelles enseignants et
enseignés, ont la possibilité de comprendre 1’effort accompli par 1’esprit humain a
travers 1’élaboration des types de savoir. Quel que soit le domaine du savoir ou il
se trouve, |'universitaire africain se doit donc de montrer aux étudiantes et
¢tudiants 1’enjeu de retourner aux prés requis. Car, aucun domaine du savoir ne
peut étre objet de connaissance, si I'université africaine ne commence pas par
acquérir la connaissance de ce domaine, qui s’est ¢laborée a travers une certaine
histoire de la connaissance elle-méme. Ce dont Spinoza nous invite donc a
prendre conscience, en tant qu’universitaires africains, c’est donc la vertu
intellectuelle qui consiste a renoncer a la perception par oui-dire, qui n’a aucune
valeur scientifique avérée. En nous invitant de renoncer a la perception par oui-
dire, Spinoza souléve un probléme éthique d’un enjeu majeur, qui constitue le
protocole a respecter pour pouvoir accéder dignement a 1’acquisition de la
connaissance universitaire en Afrique.

Aprés la perception par oui-dire dont I’enjeu éthique a valeur de protocole pour
I’acquisition de la connaissance universitaire, Spinoza thématise un second type
perception que« nous acquérons par une expérience vague, c’est-a-dire par une
expérience qui n’est pas déterminée par I’entendement (...) elle demeure pour
nous solidement établie » (Spinoza,1951,p.16)Comment peut-on comprendre cette
seconde perception pour parvenir a comprendre son enjeu éthique, tel que Spinoza
nous le montre & voir ? L’enjeu éthique de la seconde perception que Spinoza
montre a voir se comprend a partir de la notion de I’expérience. Pourquoi ?
Simplement parce que 1’expérience, en tant qu’elle reste immédiatement donnée a
I’homme, est ce par quoi commence la connaissance. C’est pourquoi, aux yeux de
Spinoza, I’expérience qui participe de la perception participe finalement de
I’éthique, qui est donc cette expérience par laquelle doit commencer
objectivement la connaissance au sein de I'université africaine. C’est donc parce
qu’elle est le mouvement immédiat ou se révele I’objectivité universelle de la
connaissance a elle-méme que 1’expérience reste pour Spinoza la seule source, ou
I'université africaine comme toutes les autres universités du monde, doivent
s’abreuver de leur savoir. Spinoza invite ainsi 'université africaine a se soumettre

223



H. Ngoma Tassoulou ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

a I’éthique, qui s’accomplit sur le mode de I’expérience, parce que I’homme en
tant que sujet connaissant dépend de I’expérience en dehors de laquelle il ne
saurait accéder a 1’objet a connaitre, qui n’est autre que la connaissance
universelle. C’est dire que 1’expérience reste toujours treés enseignante. En ce sens
que ’homme qui fait partie de la nature accéde a I’expérience de la nature par la
nature elle-méme, qui se veut étre une éthique de I’expérience de la nature.

A ce titre, tous les efforts du sensualisme, de I’empirisme a travers des
philosophes comme Berkeley, Hume, John Locke, Maurice de Condillac, Francis
Bacon et bien d’autres se justifient finalement par la fagcon dont ils ont découvert a
travers la valeur de I’expérience 1’éthique, qui n’est autre que la nature, sans
laquelle il reste difficile de comprendre ce par quoi commence 1’apprentissage de
la connaissance. Parmi eux, c’est finalement a John Locke qu’il appartient d’avoir
pu et su résumer I’expérience, en tant que connaissance éthique, lorsqu’a la
question de savoir comment 1’ame vient-elle & recevoir des idées «a cela je
réponds en un mot, dit-il, de expérience »(Locke,2009,p.216). John Locke, a
I’instar donc Spinoza, en montrant comment nous accédons a la connaissance par
expérience, a le trés rare mérite de montrer comment I’entendement humain, qui
n’est rien d’autre que la manifestation de I’intelligence a travers 1’ame procede de
I’expérience. La contribution de John Locke est d’avoir donc finalement réussi a
montrer que 1’dme, qui n’a aucune idée en elle-méme, parvient a acquérir ses
idées par expérience. Ce qui signifie que, Locke nous aide clairement a
comprendre a travers Spinoza que, 1’expérience seule est la source d’ou naissent
nos idées en dehors desquelles I’homme resterait dépourvu des connaissances. Le
statut éthique de 1’expérience se vérifie par ’expérience elle-méme au sens ou
sans elle, aucune idée ne peut étre donnée a I’homme au sein de l'université
africaine. C’est donc parce qu’elle est ce par quoi I’homme accede aux idées sans
lesquelles il n’aurait pas acces a la connaissance que, I’expérience doit constituer
pour I'universitaire africain une éthique, qui doit lui permettre de sortir de soi,
pour ’ouvrir a la connaissance. Celle-ci n’est donc possible que par les idées qui
doivent étre offertes a I’universitaire africain par et dans 1’expérience. Mais,
I’expérience reléve-t-elle du sujet connaissant qui est 1’universitaire africain ou de
’objet qui se donne a connaitre a travers ce sujet ? L’expérience ne procede-t-elle
pas de I’inexpérience de 1’esprit a priori, qui, seul vient avant I’expérience et reste
donc la condition de possibilité de I’expérience ?

Si aux yeux d’Emmanuel Kant toutes les connaissances commencent par
I’expérience, Kant dénie cependant a I’expérience le privilége d’étre a 1’origine
des idées par quoi on accede a la connaissance, parce qu’il n’est pas donné a
I’expérience ce privilege de donner naissance a nos idées. Le génie de Kant réside
donc ici dans le fait d’avoir découvert dans la sensibilité ce par quoi naissent nos
idées, qui s’expriment a travers I’entendement. C’est pourquoi nous dit Kant « si
nous appelons sensibilité la réceptivité de notre esprit, le pouvoir qu’il a de
recevoir des représentations en tant qu’il est affecté d’une maniére quelconque,
nous devons en revanche nommer entendement le pouvoir de produire nous-
mémes des représentations ou la spontanéité de la connaissance » (Kant,2008,

224



Ethique, pédagogie et éducation

p.76).C’est dire que la sensibilité, pour Emmanuel Kant, en tant qu’elle reste a
priori ne reléve pas de I’expérience et en ce sens elle seule rend donc possible le
surgissement des idées, qui se donnent a voir a travers I’entendement.

C’est précisément parce que I’expérience comme nous le montre a voir
Emmanuel Kant reste précisément limitée que Spinoza pense troisiemement a
«une perception ou I’essence de la connaissance est inférée d’une autre chose
mais non d’une fagcon adéquate ; ce qui a lieu, soit lorsque I’on tire une conclusion
du fait qu’un universel est toujours accompagné d’une certaine propriété »
(Spinoza,1951,p.16).A la lumiére de I’enjeu éthique de ce troisiéme type de
perception, Spinoza montre comment I’éthique s’interdit de séparer I’essence de la
connaissance, qui n’est autre que la nature de I’homme, qui aspire a connaitre
cette nature. Parce qu’elle vient du mouvement objectif ou se joint d’abord a soi la
nature pour que ’homme soit joint ensuite a cette nature avec laquelle elle ne
coincide guére, cette relation requiert que I’homme soit donc soumis a
I’objectivité totale de la nature. Vu que la vérit¢ que I’homme recherche sans
cesse procede de I’attitude naturelle, qui s’accomplit a travers le mouvement par
lequel I’homme est finalement appelé a se conformer a la nature. La
recommandation éthique de cette troisieme perception, s’explique donc clairement
par 1’obligation éthique ou I’universitaire africain se trouve de ne pas se départir
de la vérité, qu’il se doit de partager avec les étudiants africains. Enfin, il y a aux
yeux de Spinoza I’enjeu éthique d’une quatriéme perception qui se découvre a
travers cette « perception ou la chose est pergue par sa seule essence » (Spinoza,
1951, p.16). Comprendre ainsi cet enjeu éthique, qui se dégage a la lumiére de
cette perception, revient a comprendre la nature elle seule comme le fondement de
I’¢thique. En ce sens, avant que ne se construise la relation du sujet a 1’objet
voulue éthique, par Spinoza, I’éthique se veut étre stricto sensu une relation avec
elle-méme. Ce qui confére le statut éthique a la relation du sujet a 1’objet, c’est
I’éthique en tant qu’elle est pour elle-méme sa propre condition de possibilité.
C’est en contribuant donc a donner toute sa dimension morale a la connaissance
acquise par I’homme, qui ne peut la rendre possible que 1’éthique est ce protocole,
qui s’impose a tout universitaire et étudiants africains, afin qu’ils renoncent a faire
entorse au sacrosaint principe de la connaissance humaine.
2-La pédagogie comme lieu d’accomplissement de D’intersubjectivité entre
enseignants et étudiants
Quel type de pédagogie I’intellectuel universitaire africain doit-il mettre en
pratique pour pouvoir sortir I’université africaine de la crise ou elle se trouve ?

En effet, en vue de parvenir précisément a une formation universitaire digne de
ce nom, I'universitaire doit avoir recours a un type de pédagogie qui ne doit pas
I’enfermer dans une sorte de monopole de la connaissance dont il serait le seul a
détenir la vérité. La recherche de la vérité a travers la formation universitaire
exige de I’intersubjectivité entre enseignants et enseignés. Cette intersubjectivité,
en tant qu’elle met en relation I’enseignant et I’enseigné, doit déboucher sur les
actions de I’enseignant qui doivent obligatoirement susciter les réactions des
enseignés. Ces actions de 1’enseignant qui devront toujours faire 1’objet des

225



H. Ngoma Tassoulou ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

réactions des enseignés, doivent ouvrir sur des discussions tres approfondies, qui
doivent finalement contribuer a I’approfondissement des cours dispensés. La
formation de I’esprit réussit le mieux, la ou il s’ouvre véritablement a sur lui-
méme a travers un sens trés poussé du questionnement. Tout I’enjeu de
I’herméneutique, qui est la science de D’interprétation, se découvre dans ce
pouvoir, qui ne s’exerce dans le questionnement le plus poussé qui soit que, pour
ouvrir I’esprit sur lui-méme. Se questionner mutuellement, en donnant des
réponses aux uns et aux autres, a travers les cours dispensés a 1’université, doit
mettre I’enseignant et les enseignés dans une disposition d’état d’esprit, ou ils sont
finalement invités a faire le cours ensemble. La formation de I’esprit ouvre donc
sur un mouvement d’inspiration réciproque ou I’esprit qui parle a lui-méme,
garantit finalement lui-méme la vérité des cours mémes qui sont dispenses. Mais,
pourquoi ’esprit doit-il garantir lui-méme la vérité des cours dispensés pour une
meilleure formation de I’esprit, qui puisse sortir I'universitaire africain de cette
sorte de dictature de I’esprit sur I’esprit ?

En partant de ce qui parait étre aux yeux de Maurice Merleau-Ponty au
fondement méme de I’intersubjectivité « ce que je comprends ne rejoint jamais
exactement ma vie et qu’enfin je ne fais jamais un avec moi-méme » (Merleau-
Ponty, 1945, p.399). Comment Maurice Merleau-Ponty nous permet-il de
comprendre le fondement de I’intersubjectivité, en montrant que ce que je
comprends ne rejoint jamais exactement ma vie et qu’enfin je ne fais jamais un
avec moi-méme ? Merleau-Ponty nous permet de comprendre le fondement de
I’intersubjectivité a partir du monde, qui se trouve en degca de la relation
intersubjective entre 1’enseignant et 1’enseigné. Car, le principe qui fonde la
compréhension d’un cours n’est pas le cours lui-méme. Mais, ce principe qui
fonde la compréhension du cours, est ce par quoi I'universitaire africain, doit
s’interdire d’assujettir les enseignés a une prétendue vérité de 1’autonomie de sa
pensee. Ce principe par lequel se dit la vérité d’un cours n’est autre que le monde
hors de quoi le moi et autrui, I’enseignant et I’enseigné, ne peuvent pas parvenir a
comprendre la Vvérit¢ du cours lui-méme. Ce par quoi le moi et [’autre,
I’enseignant et I’enseigné, sont donc invités a réfléchir au sein de 1’université
africaine, c’est précisément le monde, la nature irréfléchie de 1’esprit, sans quoi ils
ne réfléchiraient guere pour comprendre ce autour de quoi ils réfléchissent. C’est
dire donc que, le monde c¢’est-a-dire la nature, parce qu’elle doit toujours étre au
fondement de la vérité de tous les cours dispensés au sein de 1’université africaine,
ne saurait se réduire a une vérité relative, qui soit au profit de I’enseignant ou de
I’enseigné. C’est pour montrer les enjeux pédagogiques de cette relation
intersubjective entre moi et autrui, enseignant et enseigné que Jeanne Moll
revendique « une collaboration effective autour d’un objet de parole ou de travail,
a travers un échange qui est reconnaissance de I’altérité, en vue d’un objectif
commun » (Jean Houssaye, 2005, p.172). La vérité que I’enseignant et I’enseigné
sont invités a partager a travers les cours au sein de ’université africaine, reste
donc cet objet de parole et de travail que constitue le monde a connaitre, qui doit
mutuellement les ouvrir ’'un a I’autre. Pour se comprendre donc alors a travers les

226



Ethique, pédagogie et éducation

cours dispensés au sein de l'université africaine, 1’enseignant et 1’enseigné,
doivent s’ouvrir donc 'un a I’ autre au  moyen des  discussions
intellectuelles qui se veulent permanentes. Discussions qui doivent se construire
sans cesse sur le monde, parce que comprendre le monde pour 'universitaire
africain, c’est étre invité a sortir de soi par le monde ou I’enseignant et 1’enseigné
s’ouvrent a cette origine de la connaissance par laquelle ils se comprennent et sans
quoi ils ne se comprendraient jamais. Mais, que signifie précisément ce monde qui
équivaut pour Maurice Merleau-Ponty a la pédagogie en dehors de laquelle il n’y
aurait pas finalement et précisément de vraie connaissance, qui puisse ouvrir
I’enseignant et I’enseigné sur I’intersubjectivité, qui demeure la clé de voiite pour
comprendre les cours, quels qu’ils soient? :

Le premier des objets culturels et celui par lequel ils existent tous, c’est le corps
d’autrui comme porteur d’un comportement. Qu’il s’agisse des vestiges ou du corps
d’autrui, la question est de savoir comment un objet dans I’espace peut devenir la trace
parlante d’une existence, comment inversement une intention, une pensée, un projet
peuvent se détacher du sujet personnel et devenir visibles hors de lui dans son corps,
dans le milieu qu’il se construit (Merleau-Ponty, 1945, p.401).

Pourquoi cet objet qu’est le monde et qui fait toujours 1’objet de notre culture, de
notre connaissance que le moi partage avec ’autre, I’enseignant avec I’enseigné,
ouvre-t-il sur la meilleure des pédagogies dont la pratique peut contribuer a sortir
I’université africaine de la crise qui est la sienne ? En effet, quelque soit la
spécialité du savoir ou il se trouve, ’universitaire africain doit comprendre qu’il
n’existe pas de meilleure pédagogie hors du monde. C’est dire que Merleau-Ponty
en établissant le caractére incontournable de cet objet culturel qui n’est autre que
le monde compris, en tant que corps d’autrui, il montre précisément comment le
comportement seul peut nous permettre de comprendre cet objet culturel par
lequel I’enseignant et I’enseigné sont inter subjectivement invités a s’accorder sur
la vérité du monde. Se comporter de telle ou telle autre fagon a travers un cours
pour I’enseignant et I’enseigné, revient pour chacun d’eux non a provoquer le
mouvement du comportement, mais plutbt a obéir a ce mouvement du
comportement, en tant qu’il est la révélation a soi de I’attitude naturelle, dont ils
ne comprennent pas réellement I’enjeu majeur. Pourquoi ? L’enseignant et
I’enseigné ne comprennent pas finalement I’enjeu du comportement, parce qu’ils
ne comprennent pas que le comportement est proprement de 1’ordre du geste.
L’ensemble de gestes corporels qui animent donc le comportement inaugure
toujours ce mouvement de I’existence ou I’esprit qui s’incarne s’ouvre a soi-
méme. Or, cet esprit qui s’ouvre a soi-méme est de I"ordre de 1’irréfléchi qui
donne accés au mouvement de la réflexion qui demeure le propre de I’homme.

C’est dire qu’a travers le geste, qui structure le comportement se découvre donc,
chez Merleau-Ponty, le caractére primordial d’un objet culturel certain dont la
certitude reste garantie par le pouvoir qui se trouve toujours déja a I’ceuvre a
travers le geste corporel. C’est donc a travers le geste de 1’expérience corporelle,
en tant qu’il reste toujours ce mouvement autonome du comportement, qui

227



H. Ngoma Tassoulou ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

précede finalement I’intelligence humaine que, 1’enseignant et 1’enseigné doivent
s’inviter a la réflexion. Le geste de I’expérience corporelle se veut donc étre la
pédagogie par excellence pour Merleau-Ponty. Parce qu’il appartient au geste seul
qui ne réfléchit pas de susciter la vraie réflexion de I’enseignant et de 1’enseigné.
C’est en permettant a 1’enseignant et a 1’enseigné de réfléchir que le geste se
découvre alors par Merleau-Ponty comme la seule pédagogie enseignante dont
procede la compréhension de toute chose. Car, c’est dans le geste qui est par lui-
méme enseignant et par quoi s’ouvre a soi-méme ce lieu irréfléchi du savoir de
I’esprit qu’est le monde que I’enseignant et I’enseigné qui aspirent a ce savoir font
leur insertion dans ce monde hors de quoi il n’y aurait pas de savoir. Pour
Merleau-Ponty, le corps d’autrui, c'est-a-dire le monde primordial qui fait 1’objet
de notre culture, de notre connaissance se sait donc d’avance comme la meilleure
des pédagogies, parce qu’il est ce qui s’enseigne par lui-méme afin que
I’enseignant et I’enseigné acceédent a cet enseignement premier ou se découvre ce
monde présent a lui-méme. Ainsi, a travers Merleau-Ponty nous parvenons a
comprendre que I’objet de toute pédagogie qui vise la compréhension, ne la vise
d’abord que par I’irréfléchi, qui n’est donc pas la réflexion. Puisque pour réfléchir
ensemble, I’enseignant et 1’enseigné doivent parvenir a la réflexion, a travers le
mouvement irréfléchi de la venue du monde a soi-méme, qui leur permet
simplement d’étre au monde en réfléchissant.

Monde irréfléchi et étre au monde par la réflexion permettent ainsi de comprendre
par Merleau-Ponty comment la vraic pédagogie est le monde qui s’enseigne
d’abord soi-méme, avant que cet enseignement fasse 1’objet d’un partage entre
I’enseignant et ’enseigné. A ce titre « ce qui importe, nous dit jeanne Moll, dans
la relation pédagogique ce n’est pas la relation elle-méme, mais son au-dela, ce
qui, grace a la dynamique qui la sous-tend permet 1’appropriation des savoirs en
méme temps que I’émergence progressive du sujet » (Jean Houssaye, 2005,
p.174) . A la lumiere de ce que montre a voir Jeanne Moll, qui partage la méme
vision avec Merleau-Ponty, la raison d’étre du monde est ce qui fait d’abord de lui
la vraie pédagogie. Car, si la pédagogie est une certaine maniére de faire, de
pratiquer quelque chose afin de parvenir a le comprendre, se faire pour la chose,
reste d’abord un mode d’étre du monde sans quoi il n’y aurait pas de pédagogie.
C’est par le fait de se donner a soi-méme, la ou il se découvre a travers
I’expérience de son propre geste, qui se veut toujours primordial que 1’objet a
connaitre, qui précede le sujet qui le connait, trouve sa vocation pédagogique. On
peut alors comprendre comment la pédagogie du geste de I’expérience donne
finalement accés a la vraie compréhension qui procéde du geste de voir. C’est en
ce sens que « la vraie philosophie, a écrit Merleau-Ponty, est de rapprendre a voir
le monde » (Merleau-Ponty, 1945, p16).

Mais, pourquoi la vraie philosophie qui équivaut a la pédagogie, requiert-elle de
rapprendre a voir le monde ? Pourquoi hors du monde pour Merleau-Ponty rien ne
peut se voir et étre vu ? La pédagogie est requise comme facon de rapprendre a
voir le monde, parce que la pédagogie doit étre considérée par I’universitaire
africain comme ce par quoi le monde est donné a lui-méme, avant d’étre donné a

228



Ethique, pédagogie et éducation

I’homme. Puisque le seul lieu ou le monde n’a de cesse de se voir, c’est
précisément ce mouvement méme du voir ou se voit le monde pour qu’ils soient
visible a travers son propre enseignement a l’enseignant et a 1’enseigné, qui
dépendent donc du monde lui-méme. En s’enseignant donc comme monde a
travers le lieu primordial ou il n’a de cesse de se voir, le monde est lui-méme la
pédagogie du mouvement de se faire voir a soi-méme, avant qu’il ne soit vu par
I’enseignant et I’enseigné, a travers la simple connaissance acquise. C’est dans ce
sens que la pédagogie n’est pas pour Merleau-Ponty une connaissance, mais plutot
un mode d’acces a la connaissance. Or, ce qui doit permettre a 1’enseignant et a
I’enseigné d’accéder a la connaissance dans ’université africaine, c’est le
mouvement de la naissance sans cesse renouvelée du monde sans quoi il n’y
aurait pas de connaissance. C’est pourquoi, Merleau-Ponty a travers la pédagogie
ou se donne le monde a lui-méme, nous invite a comprendre le monde comme ce
« monde d’avant la connaissance dont la connaissance parle toujours » (Merleau-
Ponty,1945, p3).

Se dégage clairement ici la primauté de la pédagogie qui n’est autre que le monde
sur la connaissance. Ainsi comprise, la pédagogie que constitue le monde pour
Merleau-Ponty est un art qui permet d’accéder a cette connaissance du monde. Si
le monde est de I’ordre du savoir, la relation intersubjective qu’il occasionne est
de I'ordre de la connaissance. C’est en venant a soi dans son mouvement de
I’intentionnalité corporelle que le monde fait toujours 1’objet d’une connaissance
pour I’enseignant et ’enseigné, qui entrent dans le monde du savoir par la
connaissance qui n’est pas le savoir. Se savoir pour le monde, c’est se montrer a
voir a soi-méme a travers le mouvement primordial du corps moteur, qui ne
parvient a se savoir que parce qu’il appartient au savoir d’engendrer la
connaissance intersubjective. En tant qu’elle reste donc 1’ceuvre du corps moteur,
la pédagogie est ce que I'universitaire africain doit exprimer dans et par le geste, a
travers la facon dont il transmet donc la connaissance aux étudiants, pour sortir de
la crise du savoir dont souffre 1’université africaine.

Pour Merleau-Ponty, si la pédagogie du geste de I’expérience n’est pas a la base
de la transmission de la connaissance, I’université africaine va demeurer dans la
crise du savoir, qui ne permet pas aux étudiants d’accéder a la vraie connaissance.
C’est en faisant donc de la pédagogie du geste de 1’expérience ce par quoi
I’université africaine peut accéder au savoir que, la connaissance du savoir reste
au fond une co naissance. D’autant plus que connaitre a partir de la pédagogie
pour I'universitaire et les étudiants africains, c’est précisément co naitre. Or, co
naitre c’est naitre du savoir et donc avec le savoir lequel constitue la pédagogie
par excellence, qui se trouve au fondement de I’intersubjectivité. C’est pourquoi,
Merleau-Ponty estime que « le je qui parle est installé dans son corps et dans son
langage non pas comme dans une prison, mais au contraire comme dans un
appareil qui le transporte magiquement dans la perspective d’autrui » (Merleau-
Ponty,1969, p.29)Autant dire que la pédagogie, pour Merleau-Ponty, est ce corps
originaire qui se sait en train de parler de soi a soi, avant de faire parler le moi et
autrui, qui accédent donc a la connaissance par le savoir du corps. Si le corps est

229



H. Ngoma Tassoulou ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

parlant, c’est parce que le mouvement ou il s’anime a une vocation pédagogique.
Le corps parlant est le geste qui se parle a lui-méme. C’est par le fait de se parler
que le geste se découvre, en tant que savoir, qui se parle a soi-méme pour que
parlent ceux-la mémes qu’il fait parler. C’est en faisant parler I’enseignant et
I’enseigné que le geste qui pourtant ne parle pas leur ouvre le champ de la vraie
connaissance.

3-L’éducation comme rapport épistémologique entre sujet et objet

Dans qu’elle mesure 1’éducation est-elle le lieu ou se noue le rapport du sujet a
son objet ? On ne saurait se permettre de comprendre 1’éducation hors de la notion
du comportement. Car, éduquer équivaut a transmettre la connaissance a partir du
comportement. Or, le comportement en tant qu’il est ce a partir de quoi 1’accés a
la connaissance est possible, releve d’abord de 1’objet de la connaissance, avant de
relever du sujet qui apprend a connaitre cet objet. C’est pourquoi, aux yeux de
Merleau-Ponty I’enjeu majeur de La Structure du Comportement consiste a
« comprendre les rapports de la conscience a la nature organique psychologique
ou méme sociale. On entend par nature une multiplicité d’événements extérieurs
les uns aux autres et liés par des rapports de causalité » (Merleau-Ponty, 1942,
p.1). Comment comprendre ici et maintenant la nature comme ce comportement
en dehors duquel aucune éducation n’est possible ? Comprendre la nature comme
ce comportement en dehors duquel aucune éducation n’est possible, c’est
découvrir a I’intérieur de la nature ce comportement de la nature par laquelle
I’université africaine doit accéder a 1I’éducation qu’il doit donner aux étudiants et
étudiantes.

C’est dire que le comportement de la nature pose d’abord le probléme de la vérité
de la connaissance. Pour sortir alors 1’université africaine de la crise qu’elle
connait, I'universitaire africain devrait privilégier la vérit¢é qu’il se doit de
découvrir dans la nature en dehors de laquelle il ne parviendrait jamais a la
découverte de la veérité elle-méme. L’attachement de 1’universitaire africain a la
vérité du comportement de la nature devrait donc étre le point de départ de toute
vraie connaissance, quelle que soit la spécialité ou 1’on se trouve. Ce qui signifie
que, faire honneur a la vérité, en tant qu’elle reléve du comportement de la nature
d’ou partirait la crédibilit¢ de 1’université africaine, est ce a quoi I’universitaire
africain est convié. Car, aucune éducation qui passe par la connaissance vraie ne
peut se transmettre par 1’université africaine aux étudiants et étudiantes, si on ne
fait pas attention a ce que Maurice Merleau-Ponty a su nommer a travers le titre
de son ouvrage La Structure du Comportement.

Pourquoi ? Simplement parce que pour Merleau-Ponty « il n’y a donc pas de
nature physique au sens que nous venons de donner a ce mot, rien dans le monde
qui soit étranger a I’esprit. Le monde est ’ensemble des relations portées par la
conscience. On peut dire que, dans son développement, la physique justifie par le
fait cette philosophie (Merleau-Ponty, 1945, p.1). Autant dire que la nature dont
procede la vérité du rapport, qui s’instaure entre 1’objet a connaitre et le sujet qui
le connait, est de I’ordre du mouvement de I’esprit. Or, le mouvement de 1’esprit
est ce lieu ouvert dans I’esprit par I’esprit lui-méme. C’est donc dans le

230



Ethique, pédagogie et éducation

comportement de ’esprit dont le mouvement ouvre 1’esprit sur lui-méme avant
que ’homme ne soit ouvert a DI’esprit que la connaissance, qui releve de
I’éducation découvre le lieu ou elle commence. Ainsi, la connaissance ne
commence pas dans la nature physique, qui se trouve hors du comportement que
I’esprit a vis a vis de soi. C’est précisément parce qu’il acceéde a soi a travers son
comportement, qui I’ouvre intérieurement a soi que, 1’esprit qui n’est autre que la
nature intérieure ressortit a une pure intériorité. La structure du comportement de
la nature, est donc cette intériorité de 1’esprit ou 1’esprit, reste ouvert a lui-méme.
L’université africaine, pour sortir donc de la crise ou elle se trouve, doit partir du
principe que seul le comportement de la nature, qui ouvre I’esprit sur lui-méme,
doit ouvrir I’enseignant et I’enseigné a la vérité de la connaissance. C’est en
découvrant dans le comportement de 1’esprit vis-a-vis de soi ce pur mouvement de
la vérité du savoir, qui doit ouvrir 1’enseignant et 1’enseignant a une seule et
méme Vérité de la connaissance que, Maurice Merleau-Ponty est parvenu a
énoncer ce qui nous parait étre la these la plus décisive des sciences de
I’éducation. Car, I’apport de Maurice Merleau-Ponty aux sciences de 1’éducation,
est de leur permettre de comprendre le comportement, non a partir du rapport de
I’homme a son environnement physique, mais plutot a partir de son rapport a
I’esprit, qui se structure a travers le geste du comportement de 1’esprit, qui doit
contribuer a former la ressource humaine au sein de I'université africaine. C’est
précisément parce qu’il a découvert la structure du comportement de I’esprit dans
le mouvement de 1I’organisme que Merleau-Ponty a écrit « ¢’est dans 1’organisme
que nous avons a chercher ce qui fait du stimulus autre chose que la somme des
éléments » (Merleau-Ponty,1945, p.10).

L’enseignement majeur que Merleau-Ponty a pu et su apporter aux sciences de
I’éducation, est celui qui consiste a ne plus considérer I’éducation a I’instar de
Pavlov et Watson comme le lieu de [Dinteraction entre I’homme est
I’environnement physique ou il se trouve. L’acquisition de la connaissance, qui ne
requiert nullement une interaction entre I’homme et son environnement physique
ou il se trouve, requiert plutdt le mouvement de I’organisme, qui montre comment
I’action de D’esprit sur soi-méme, fait appel a la réaction du sujet connaissant
envers 1’esprit. Le mouvement de I’organisme qui n’est donc pas une réaction a
I’action que la nature physique exerce sur I’organisme, reste plutdt la fagon dont
I’action et la réaction sont un seul et méme mode d’accomplissement du
mouvement de ’organisme. A travers son action et sa réaction envers lui-méme,
le mouvement de I’organisme qui est un pur mouvement de I’esprit, contribue a
joindre I’organisme a lui-méme. Loin donc que les gestes de I’organisme soient
stimulés par I’environnement physique qui est le sien, ils sont plutot eux-mémes a
la fois les stimuli et les réponses, qui participent finalement d’un méme
comportement du mouvement de I’organisme envers lui-méme. Ainsi, pour
Merleau-Ponty le pertinent « probléme que Pavlov s’est posé qui est de savoir
comment I’organisme peut entrer en rapport avec un milieu » (Merleau-Ponty,
1942, p.55) de méme que Watson pose finalement le probléeme du fondement
méme de I’éducation que la psychophysiologiec mécaniste de Pavlov et le

231



H. Ngoma Tassoulou ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

behaviorisme de Watson n’ont pas pu résoudre. Car, la grande ignorance de
Pavlov et Watson est d’avoir cru que ’homme accéde a la connaissance a partir
des actions de son environnement physique qui stimulent ses réactions. Alors que
les actions et les réactions, en tant qu’elles sont le mode d’étre du comportement
de I’organisme, témoignent de la manicére dont le geste de I’esprit & travers
I’organisme ouvre I’esprit qui se connait a soi-méme, avant que 1’homme ne
connaisse a travers I’esprit. A la faveur de I’ouverture de I’esprit sur ’esprit dans
I’esprit, qui nous permet de comprendre comment s’ouvre le lieu de la
connaissance a lui-méme, Merleau-Ponty permet a I’universitaire africain de faire
droit a I’esprit ou nait la connaissance, avant qu’il ne puisse accéder a celle-ci. De
ce point de vue, 'universitaire africain est donc invité par Merleau-Ponty a
comprendre le fondement de 1’éducation comme quelque chose qui lui est
extérieur. C’est pourquoi, le fait de connaitre, qui ne peut venir de 1’'universitaire
africain, vient plutdt de ce pouvoir de I’esprit dont le comportement vis-a-vis de
soi, doit ouvrir cet universitaire et ses étudiants au méme type de savoir. Le
comportement de 1’esprit n’ouvre 1’esprit a soi-méme que la ou son geste se fait
donc mouvement que 1’universitaire africain et ses étudiants ne peuvent accomplir
par eux-mémes.

Ainsi, en faisant finalement remarquer que « le sens commun croit qu’on tourne
les yeux vers un objet pour le voir » (Merleau-Ponty, 1942, p.7), Merleau-Ponty
qui s’est livré a une véritable quéte du fondement des sciences de 1I’éducation,
montre comment 1’éducation doit se découvrir dans les mouvements mémes de
I’objectivité. Mouvements des gestes de nos yeux, donc du comportement qui
témoignent de la primauté du savoir, qui ne réfléchit pas sur ’homme qui réfléchit
sur ce savoir pour pouvoir l’acquérir. En tant qu’ils sont ce par quoi
s’accomplissent les gestes des mouvements de I’organisme, nos yeux qui
s’ouvrent et se ferment sans cesse, sont donc la condition d’accés a 1’éducation,
qui ouvre I’homme sur la connaissance. En ouvrant I’homme sur la connaissance,
nos yeux jouent chaque fois un réle d’initiation a la connaissance. C’est a partir
des mouvements de battement de ses paupieres qui ne dépendent pas de lui que
I’homme découvre alors ce par quoi il accéde a toute forme d’éducation, qui se
veut toujours étre une relation épistémologique de ’objet au sujet. C’est donc
finalement a travers ce lieu ou s’ouvre 1I’éducation a elle-méme que se constitue
I’origine de la vérité par laquelle le vital, le psychique et le physique collaborent
au moyen de la dialectique. C’est parce que Pavlov et 4 Watson n’ont pas compris
ce qui fonde I’éducation, qui se transmet a ’homme a travers la vérité ou se
découvre la vie que Merleau-Ponty a écrit :

Le physique, le vital et le psychique ne représentent pas trois puissances d’étre mais
trois dialectiques. La nature physique dans 1’homme ne se subordonne pas a un
principe vital, ’organisme ne conspire pas a réaliser une idée, le psychisme n’est pas
dans le corps un principe moteur, mais ce que nous appelons nature est déja
conscience de la nature, ce que nous appelons vie est déja conscience de la vie, ce
nous appelons psychisme est encore un objet devant la conscience (Merleau-Ponty,
1942, p.199).

232



Ethique, pédagogie et éducation

C’est dire donc que le geste ou se structure la vérité du comportement de la vie de
I’esprit qui n’est autre que la nature équivaut a celui qui structure I’éducation a
laquelle doivent accéder I'universitaire africain et ses étudiants. De sorte que
I’universitaire africain aussi bien que ses étudiants africains ne peuvent pas
accéder a 1’éducation sans pour autant que cette éducation elle-méme rende
possible cet acces a travers le mouvement primordial de la vie de I’esprit. C’est ce
mouvement de I’esprit qui fait apparaitre le mouvement ou la conscience découvre
le physique comme son objet percu. C’est ainsi que le physique, le vital, le
psychique, pour Merleau-Ponty, participent d’un seul et méme mouvement de
I’éducation a partir de laquelle se définissent trois ordres. Que l'accés a
I’éducation en tant que savoir primordial qu’est la vie de I’esprit, soit rendu
possible par la vie elle-méme, qui est donc constitutive de 1’éducation, qui doit se
transmettre a I’universitaire africain et a ses étudiants a travers la conscience, qui
découvre le physique comme son objet a connaitre, Britt-Marie Barth nous permet
aussi de I’¢tablir. Car, pour Britt-Marie Barthe :

La réflexion sur notre savoir exige qu’on posséde un modéle : nous ne pouvons pas
y réfléchir sans en avoir une théorie. Celle-ci correspond a notre interprétation d’une
réalité donnée. En général, ces modéles mentaux que nous avons construits pour
expliquer le réel sont implicites ou inconscients. Mais pour pouvoir discuter entre
collégues ou entre apprenants sur la signification d’un savoir donné, il est important
d’avoir un langage commun, des référents communs. Le concept en tant méta modele
du savoir oblige a situer les éléments de la définition dans un structure commune et a
veiller a la cohérence entre son expression symbolique et son expression concréte.
Autrement dit, il oblige a aller-retour entre le discours abstrait et la situation concréte
qui se justifient mutuellement. 1l permet de prendre conscience de la nature relative et
contextualisée du savoir. Cette prise de conscience est importante dans la
détermination des concepts a enseigner et a apprendre (Jean Houssaye, 2005, p.283).

Comment comprendre 1’enjeu du probléme que souléve Britt-Marie Barthe pour
comprendre finalement la méme vision qu’il partage avec Merleau-Ponty ?
Comprendre la vision que Britt-Marie Barthe partage avec Merleau-Ponty sur les
sciences de I’éducation, équivaut a comprendre la relation que 1’éducation
entretient avec son mode de transmission. Or, comprendre I’éducation d’une part
et son mode de transmission d’autre part, revient a analyser le processus qui rend
possible ce mouvement du savoir théorique vers le savoir concret. Ce mouvement
du savoir théorique vers le savoir concret ne peut s’accomplir que par le sensible
qui rend possible le concept. Puisque le sensible en tant qu’il rend possible le
concept ouvre sur le lieu de la connaissance ou s’exprime la réflexion. Celle-cCi
témoigne donc d’un savoir invisible, qui donne acces au savoir visible lequel
s’exprime a travers la compréhension de I’homme. C’est donc par le concept qui
nous permet de comprendre comment on passe du savoir invisible au savoir
visible que nous comprenons finalement la vertu du langage au sens ou il ouvre
sur le lieu ou se rapporte 1’invisible au visible. Dés lors, comprendre les concepts
a travers lesquels se transmet le savoir invite I’universitaire et les étudiants

233



H. Ngoma Tassoulou ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

africains a comprendre le lien qui se noue entre 1’invisible et le visible a travers le
langage. C’est pourquoi, La prose du monde de Maurice Merleau-Ponty, en tant
qu’elle présuppose le langage comme modalit¢ d’accés au visible a partir de
I’invisible, son enjeu nous permet justement de comprendre comment 1’éducation
ne se transmet que sur fond d’invisible, qui rend possible la compréhension du
visible. Le langage pour Merleau-Ponty dont Britt-Marie Barthe partage alors la
vision, se découvre donc ici comme le concept opératoire par excellence, a travers
lequel doit se faire le meilleur apprentissage de 1’enseignant et des enseignés au
sein de I'université africaine. C’est ce qui fait dire a Merleau-Ponty :

La volonté d’expression elle-méme est ambigie et renferme un ferment qui travaille a
la modifier : chaque langue est soumise a chague moment aux besoins jumeaux et
contraires de 1’expressivité et de 1’'uniformité. Pour qu’une maniére de parler soit
comprise, il faut qu’elle aille de soi, il faut qu’elle soit généralement admise ; ce qui
suppose enfin qu’elle ait son analogue dans d’autres tournures formées sur le méme
patron. Mais, il faut en méme temps qu’elle ne soit pas habituelle au point de devenir
indistincte, il faut qu’elle frappe encore celui qui I’entend employer, et tout son
pouvoir d’expression vient de ce qu’elle n’est pas identique a ses concurrences.
S’exprimer, c’est donc une entreprise paradoxale, puisqu’elle suppose un fond
d’expressions apparentées, déja établies, incontestées, et que sur ce fond la forme
employée se détache, demeure assez neuve pour réveiller 1’attention (Merleau-
Ponty,1969, p.50-51).
Comprendre ainsi la volonté d’expression, pour Merleau-Ponty, est synonyme de
comprendre un pouvoir de DI’expression qui fonctionne en tant que langage
primordial d’ou surgissent les concepts a travers lesquels ’universitaire africain et
ses ¢tudiants doivent se communiquer, en vue d’accéder a une compréhension
commune. Car, le langage qui présuppose toute compréhension, présuppose qu’au
fondement de toute compréhension, existe une institution premicre, qui n’est autre
que le monde sans quoi les hommes ne parleraient jamais et seraient dans
I’impossibilité de savoir ce dont ils parlent en parlant du savoir. Or, pour parler du
savoir qui se parle déja a lui-méme le comportement joue un role incontournable.
Car, I’homme qui ignore les vrais motifs pour lesquels il accede au comportement,
ignore donc aussi ce que signifie le comportement lui-méme. C’est par le
comportement qui ne dépend donc pas de lui, en ce sens qu’il est ’ensemble de
gestes, ou I’expression vient a elle-méme que, I'universitaire africain doit parvenir
a la compréhension. Car, 1’acte de comprendre a travers 1’éducation n’est possible
que la ou elle est toujours déja donnée a elle-méme a travers son comportement ou
se découvre ce qu’exprime la vérité du langage. C’est pourquoi, le corps dont les
gestes s’accomplissent par un ensemble de mouvements est donc le comportement
de D’esprit. Comportement de 1’esprit qui est le véhicule par excellence de
I’éducation a travers laquelle ’'universitaire africain et ses étudiants doivent
accéder a I’apprentissage de la connaissance. Les enseignants universitaires
africains, tout comme les étudiants africains, a travers I’invitation mutuelle qu’ils
se donnent de parler aux uns et aux autres, ont le bonheur commun d’accéder a
quelque chose qui les précede toujours. C’est donc par le corps humain, en tant

234



Ethique, pédagogie et éducation

qu’il se pense comme la chose la plus expressive qui Soit, a travers les
mouvements qu’il accomplit que, 'universitaire et les €étudiants africains, sont
chaque fois invités a sortir de 1’ignorance pour s’ouvrir a 1’éducation, qui est un
savoir primordial chez Merleau-Ponty.

Conclusion

Réfléchir sur la relation de 1’éthique a la pédagogic et a 1’éducation, c’est
précisément réfléchir sur le monde, la nature, I’esprit incarné hors quoi aucun
savoir n’est possible. Le savoir du monde parce qu’il permet a 1’universitaire et
aux ¢tudiants africains de s’ouvrir a I’esprit a travers le mouvement ou il s’incarne
a travers son corps, constitue le bien collectif supréme par lequel ’université
africaine, peut sortir de la crise ou elle se trouve plongée. Puisqu’en dehors de ce
bien qui n’est autre que la possibilité de tout savoir qui I’arrache a I’ignorance,
I’homme serait étranger a la vérité. C’est dire que la vérité du savoir qui n’est
rendue possible que par la possibilité du savoir, requiert donc le savoir lui-méme
hors de quoi il n’y a pas d’éthique au sens ou 1I’a comprise Spinoza. Or, si la
possibilité du savoir qui rend possible le savoir lui-méme est éthique, la pédagogie
du geste de I’expérience, qui doit contribuer a I’accomplissement du savoir qui est
’éthique, doit aussi contribuer a I’accomplissement de 1’éducation, pour qu’il ne
puisse pas y avoir divorce entre le sujet et I’objet. Pour que le triple rapport entre
¢éthique, pédagogie et éducation soit possible, il faut I’accomplissement du double
mouvement de la connaissance. Ce double mouvement est connaissance de la
connaissance, parce que la connaissance ne s’ouvre a elle-méme que pour ouvrir
I’homme qui est le sujet connaissant a I’objet a connaitre qui n’est autre que la
nature invisible qui ne dépend pas de lui.

Références bibliographiques

Aristote, 1962, La métaphysique Tome I, Traduit par Jean Tricot, Paris, Vrin

Bloom B, 1969, Taxonomie des objectifs éducatifs, Montréal, éducation nouvelle,
T | Objectifs cognitifs.

Bourdieu pierre, 1980, Le sens pratique, Paris, Minuit.

Debarbieux E, 1990, Violence dans la classe, Paris, ESF.

Defrance B, 1988, La violence a 1’école, Paris, Syros,

Forquin J-C, 1989, Ecoles et Cultures, Bruxelles, De Boeck.

Hameline D, 1971, Du savoir et des hommes. Contribution a I’analyse de
I’intention d’instruire, Paris, Gautier Villars.

Houssaye Jean, 2005, La pédagogie : une encyclopédie pour aujourd’hui, Paris,
ESF éditeur.

Houssaye jean, 2005, La pédagogie : une encyclopédie aujourd’hui, Paris, ESF
éditeur.

Ismambert-Jamati V, 1990, Les savoirs scolaires. Enjeux sociaux des contenus
d’enseignement et de leurs reformes. Paris, éditions universitaires.

Kant Emmanuel, 2008, Critique de | raison pure, Traduit par Tremesagues A et
Pacaud B, Paris, PUF.

Legrand L, 1992, Enseigner la morale aujourd’hui, Paris, PUF.

235



H. Ngoma Tassoulou ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

Levine J, 1992, Actes du colloque : La crise de I’école. Du sens manifeste au sens
latent, Paris, Allé du lac Supérieur Le Veésinet.

Lock John, 2009, Essai philosophique concernant 1I’entendement humain, Traduit
par Pierre Coste, Paris, Librairie Générale Francaise.

Meirieu PH, 1991, Paris, ESF éditeur.

Merleau-Ponty Maurice,1942, La structure du comportement,Paris,

Merleau-Ponty Maurice, 1969, La prose du monde, Paris, Gallimard.

Michaud ALAIN, 1987, La violence, Paris PUF.

Monteil J-M, 1989, Eduquer et former, Grenoble, PUG.

Morissette D, GIN RAS M, 1989, Enseigner des attitudes planifier, intervenir
évaluer, Bruxelles, Boeck.

Mugny G, 1985, Psychologie sociale du développement cognitif, Peter, Berne.

Not L, 1987, Enseigner et Faire apprendre, Toulouse, éditions Privat.

Nuttin J, 1985, Théorie de la motivation humaine, Paris, PUF.

Pain J, 1987, Ecoles, violence ou pédagogie, Paris Matrice.

Perrenoud P, 1984, La fabrication de I’excellence scolaire : du curriculum aux
pratiques d’évaluation, Geneve, Droz.

Perret Clermont A N, Nicolet M, 1988, Interagir et connaitre, Fribourg, Del Val.

Postic M, 1990, La relation éducative, Paris PUF.

Puron H, 1969, Examen et docimologie, Paris PUF.

Reboul Olivier, 1992, Les valeurs de 1’éducation, Paris, PUF.

Skinner B F, 1968, La révolution scientifique de I’enseignement, Bruxelles,
Editions Dessart.

Spinoza de Baruch, 1951, Traité de la réforme de I’entendement, Traduit par A.
Koyré, Paris, Vrin.

Tardy M, 1984, Sciences de 1’éducation : considérations epistémologiques,
Strasbourg, CRDP.

236



