
 

 

 Vol 2, N°04, Décembre 2023, pp.52-61 

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

52 

 

 

Hitler : Réécriture d’une figure historique dans La Part de l’autre 

d’Éric-Emmanuel Schmitt1 
 

Honoré Yoro GBAKA, Université Félix 

Houphouet-Boigny Cocody (Côte d’Ivoire) 

 E-mail : gbakahonore38gmail.com           
https://doi.org/10.55595/HYG2023 
https://orcid.org/ 

 

 
Date de réception : 2023-10-25       Date d’acceptation : 2023-11-30      Date de publication : 2023-12-30 

 

Résumé  

L’objectif de cette étude tient dans la stylisation d’une figure historique devenue universelle, Hitler. 

Schmitt fait œuvre de romancier en prenant appui sur une référentialité connue pour remonter, certes 

de façon subjective, aux causes des actes posés par le führer. Par le biais de la fiction, il éclaire d’une 

lumière drue la psychologie du personnage pour mieux installer la dé-héroïsation de ce dernier et lui 

renvoyer par un « reductio ad hitlerum » l’opprobre qu’il a jeté à la face du genre humain tout entier. 

Par des procédés variés, l’auteur entreprend donc de déconstruire Hitler et d’en raconter une histoire 

plausible.  

 

 

Mots-clefs : Stylisation, référentialité, déconstruction, dé-héroïsation, reductioad hitlerum.  

 

Hitler: Rewriting a historical figure in Éric-Emmanuel Schmitt's La Part de 

l'autre 
Abstract: 

The aim of this study is to stylise a historical figure that has become universal: Hitler. Schmitt works 

as a novelist, drawing on a known referentiality to trace the causes of the Führer's actions, albeit 

subjectively. Through fiction, he shines a harsh light on the character's psychology, the better to de-

heroise him and, by means of a "reductio ad hitlerum", reflect back to him the opprobrium he has cast 

in the face of the entire human race. Using a variety of techniques, the author sets out to deconstruct 

Hitler and tell a plausible story.  

Keywords: Stylisation, referentiality, deconstruction, de-heroisation, reductio ad hitlerum 

 

 
Introduction 

 

Genre littéraire anticonformiste, le roman vient, par son refus de la soumission, en 

réaction contre la rectitude et la rigidité qui étaient de tradition dans le classicisme. 

Intrinsèquement anti-aristotélicien, il est le lieu de la rébellion et le moule de l’intergénéricité. 

 
1 Comment citer cet article : GBAKA, H.Y.,    (2023). Hitler : Réécriture d’une figure historique dans 

La Part de l’autre d’Éric-Emmanuel Schmitt. Revue Cahiers Africains de Rhétorique, 2 (4), 52-61.   

 

http://gbakahonore38gmail.com/
https://doi.org/10.55595/HYG2023
https://orcid.org/0000-0002-0062-1953


 

 

 Vol 2, N°04, Décembre 2023, pp.52-61 

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

53 

 

Cette dernière caractéristique permet au roman d’investir d’autres domaines, soit pour les 

exploiter, soit pour en être utile. L’histoire et le mythe font partie des champs référentiels qui 

ont souvent servi de matière ou de caution au roman.  

Contrairement au roman qui vise à fasciner par la beauté du récit et des effets 

phraséologiques, l’histoire ne cherche pas à séduire avec l’évènement raconté ; elle n’est ni 

vraisemblable ni invraisemblable, elle est juste vraie. Paul Veyne la définit comme « des 

évènements vrais qui ont l’homme pour acteur » (Veyne, p. 13), elle n’est donc pas mimésis 

mais diégésis ; elle se fonde sur des témoignages, des traces, en un mot, sur la documentation. 

L’historien n’aborde pas des connaissances particulières qui pourraient choquer notre vision 

des choses, mais évoque des faits de la vie courante que l’on a très souvent l’habitude de voir 
et dont la factualité est évidente. Victor Hugo arrive tout de même, dans Quatrevingt-Treize, 

à montrer dans une formulation d’une intellection intéressante que les deux exercices peuvent 

se rejoindre dans leur visée :  

L’histoire a sa vérité, la légende a la sienne. La vérité légendaire est d’une autre nature que 
la vérité historique. La vérité légendaire, c’est l’invention ayant pour résultat la réalité. Du 

reste l’histoire et la légende ont le même but, peindre sous l’homme momentané l’homme 

éternel.  (Hugo, p. 13) 

La figuration du réel dans un texte romanesque fait nécessairement appel à une 

stylisation ou à une mise en intrigue qui possède sa propre codification. La Part de l’autre 

d’Éric-Emmanuel Schmitt oscille entre biographie et portrait, laissant entrevoir un autre 

Hitler. En l’occurrence, le romancier essaie de mettre en lumière l’essentiel, c’est donc une 

question de focus, c'est-à-dire de prélèvement pour faire valoir un aspect précis du personnage. 

La fiction permet d’explorer des perspectives nouvelles et l’écriture romanesque a pour 

mission de les confirmer pour en faire de l’acquis, quelque chose de stable et d’en élargir le 

champ, en substance faire œuvre de réécriture. Il s’agit donc de comprendre la façon dont 

l’écriture schmittienne arrive à prendre d’assaut la « bastille hitlérienne » pour en faire la 

radioscopie, mettre en valeur les processus singuliers de cette vie à la fois extérieure et 

intérieure. Comment Schmitt parvient-il à remodeler cette figure historique, à se servir de la 

fiction comme clef de compréhension de l’histoire ? Trahit-il la vérité historique par la 

fictionnalisation ou la complète-il en éclairant quelques zones d’ombre ?  

Dans un article intitulé « La logique des possibles narratifs » paru dans la revue 

Communications (p. 60), Claude Bremond montre, par le processus de séquentialisation, 

l’inévitable résultat produit par nos actions.  Cette analyse structurale du récit qui lie toute 

convergence finale à une conjonction d’éléments plus ou moins affinitaires qui accrédite dans 

le texte de Schmitt le naturel aboutissement au personnage monstrueux d’Hitler. Une 

approche structuraliste pourrait donc formaliser des réseaux autour des motifs de la 

disqualification et du nihilisme pour mieux appréhender la part d’ombre du personnage. 

 

1. Le motif de la disqualification 

L’historiographie romanesque s’inscrit dans un jeu avec la réalité ; l’essence du 

roman renvoie à cette double propension du fictif et du réel, Henri Mitterand l’affirme par ce 

mot : « Par nature, le roman implique la fiction, l’invention de personnages et de situations 

imaginaires. Il implique aussi une construction, un ordre des faits, c'est-à-dire la négation et 

les aléas qui caractérisent la vie réelle, ou le réel de la vie  ». (Mitterand, p. 1) Paul Ricoeur 

l’appréhende comme un atout dans la profonde intelligence du texte littéraire et l’éclairage 



 

 

 Vol 2, N°04, Décembre 2023, pp.52-61 

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

54 

 

qu’il apporte dans la lecture du fait historique : « salutaire ébriété du récit de fiction ». 

(Westphal, p. 124) Dans cet exercice, le roman sécrète son propre univers et sa propre 

référence. L’ordre auquel il appartient est fondamentalement étranger à la réalité vécue, même 

s’il lui ressemble. Pour rendre compte du « mystère » Hitler, Schmitt opte pour une 

esthétisation parodique de la vie du personnage. 

1.1 La péjoration comique 

La stylisation d’Hitler par Éric-Emmanuel Schmitt consiste fondamentalement en une 

déconstruction, une ruine de la figure historique. Le romancier charge le personnage 

d’attributs dépréciatifs et parodiques. Tout d’abord, Hitler est présenté comme le « maillon 

faible », un individu dénué de compétence, ontologiquement marqué par l’échec :« - Adolf 
Hitler : recalé. Rideau de fer. Terminé. On ne passe plus. Allez voir ailleurs. Dehors. » 

(Schmitt, p. 9). Ce résultat semble une sentence qui ne clôt pas seulement une séquence de 

vie, mais obscurcit de façon irrémédiable l’horizon d’une vie. La dureté des termes ne s’arrête 

pas au commentaire de l’échec aux beaux-arts, elle va plus loin, ne laissant aucun doute sur 

la volonté d’une mise au ban du personnage. Sans doute cette amplification formule-t-elle 

l’extrême faiblesse du travail du personnage dans l’établissement. Même la tentative 

d’usurpation portant sur la contrefaçon du croquis de la photo du personnage de Wetti 

échoue ; l’empreinte d’Hitler posée sur le portrait le dégrade. Dès lors, il devient un facteur 

de destruction, porte une souillure pernicieuse : « Pour parfaire la supercherie, il tenta de 

travailler un peu, crayonnant sur le portrait déjà exécuté. Au bout de trois minutes, il constata 

avec horreur qu’il était en train de détériorer le trésor si chèrement acquis. » (Schmitt, p. 87). 

On assiste à une infantilisation qui conduit à l’imitation servile, à une incapacité à réfléchir 

par soi-même, toute chose qui écarte Hitler du Cogito et qui remet en cause son utilité sociale. 

Cette façon de le réduire à des exercices élémentaires, aux balbutiements de l’apprentissage, 

permet de lui dénier toute capacité d’intellection, tout effort d’approfondissement : « Il aimait 

la routine bête des étapes successives, l’application demandée par le calque, la force fière des 

traits passés à l’encre de chine, la patience bornée du coloriage. » (Schmitt, p. 117). Dans son 

processus de minoration du personnage, Schmitt montre que Hitler n’est pas un personnage 

construit, mais un « être instinctif », un concentré de sensibilités irrationnelles ; il fonctionne 

aux affects : « Ce n’était pas les idées mais les passions qu’il partageait. Il n’aimait pas les 

auteurs intelligents, il aimait les auteurs contagieux. » Schmitt, La part de l’autre, (Schmitt, 

p. 97). Le romancier varie les procédés de rabaissement par la technique du contraste ; en 

effet, il trouve dans le cercle amical d’Hitler deux points de comparaison que sont Bernstein 

et Neumann. Hitler est présenté comme le chaînon défaillant de cet équilibre que constitue le 

triangle amical :  

En fréquentant Bernstein et Neumann, il avait aussi mesuré son indigence culturelle. Ces 

garçons-là lisaient ; lui relisait. Ces garçons-là réfléchissaient ; lui rêvassait. Ces garçons-
là discutaient ; lui s’enflammait. Entre l’excitation et l’apathie, il ne connaissait pas de moyen 

terme mental. Jusque-là, il n’avait jamais analysé, étudié, pesé, contrebalancé, argumenté.  

(Schmitt, p. 131) 

À vrai dire, malgré son ingénuité habituelle dans le texte, Hitler semble avoir quelque lucidité 

sur ses inaptitudes ; des trois amis, il reconnaît qu’il est le moins utile à la société : « S’il y a 

une justice, c’est moi qui dois mourir en premier… Ce ne serait pas une grande perte, dit 

Adolf ». (Schmitt, p. 157) On voit également sa couardise quand le miroir lui renvoie une 



 

 

 Vol 2, N°04, Décembre 2023, pp.52-61 

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

55 

 

caricature de sa personne, il prend définitivement conscience de son incapacité, toute chose 

qui le rabaisse dans sa propre estime :  

Les larmes lui brouillent les yeux./ Le revolver lui tombe des mains. Par réflexe, il saute sur 

le côté ; mais le coup ne part pas, le revolver s’est écrasé mollement sur le tapis à franges. 

Hitler a eu le temps d’apercevoir son entrechat effrayé dans le miroir et cela achève de le 

déconsidérer à ses propres yeux. Il se croyait dans Wagner, il joue une parodie 

d’Offenbach.  (Schmitt, p. 282) 

Par ailleurs, le romancier affuble Hitler d’une homosexualité refoulée et d’une 

pédophilie intrafamiliale, une identité sexuelle trouble qui donne au personnage un caractère 

inabouti voire monstrueux. Dans son avilissement du personnage, Schmitt force le trait et se 
sert de l’immaturité sexuelle de ce dernier pour condenser du sens dans la description d’un 

Hitler né déterminé et donc irrécupérable :  

La sexualité, comme tout ordre de la matière, des chairs, des fluides, faisait partie de ce qui 

lui avait été donné et lui serait repris, bref de ce qui lui échappait. Il n’aimait que sa volonté. 
A quarante-quatre ans, il avait donc eu sa première expérience sexuelle et cela lui apparut 

comme de l’incontinence. (Schmitt, p. 363)  

On le comprend mieux avec ses propres aveux lors de son entretien avec le docteur Bloch :  

    « - Adolf, réponds-moi comme à un grand frère qui t’aime : as-tu déjà fait 

l’amour avec une femme ? 

      - Non 

      - En as-tu envie ? 

      - Non ! 

      - Sais-tu pourquoi ? 

      - J’ai peur. » (Schmitt, p. 39) 

À la guerre, l’immaturité sexuelle d’Hitler vient illustrer son caractère de personnage 

falot ; tout semble contenu dans un défaut essentiel lié à sa tâche sur le théâtre de guerre : « Il 

n’était pas en première ligne – les estafettes ne le sont jamais -, mais il colportait les ordres 

essentiels, la bataille ne se ferait pas sans lui ». (Schmitt, p. 182) Ce qui pourrait paraître un 

simple rapport circonstanciel, doit en réalité être perçu comme une véritable donnée 

biologique c'est-à-dire l’essence même du personnage. Ce rôle secondaire lui nie tout 

virilisme, l’émascule et le tient en dehors de l’épopée nationale dans laquelle la guerre inscrit 

les soldats, le romancier le confine ici à un rôle périphérique, faisant de lui une figure 

d’appoint de la troupe. Pour mieux saisir l’implicite, il faut voir dans l’attribution d’une telle 

sexualité, l’idée d’un personnage indécis ou renonçant à l’effort de résistance à la déviation 

de la trajectoire normale. Au contraire des deux autres membres de son cercle amical, à 

l’armée, Hitler rêvasse et s’installe dans les délices de la paresse ; en fait, sa présence à la 

guerre ne s’expliquait que par tous les avantages matériels qu’elle lui garantissait :  

 Hitler aimait la guerre parce qu’elle l’avait soulagé de tous ses problèmes. Elle lui donnait 

à manger, à boire, à fumer, à dormir, à penser, à croire, à aimer, à détester. (…) Hitler aimait 

la guerre parce qu’elle l’avait révélé à lui-même. (Schmitt, p. 217) 

Dans un subtil amalgame de la sexualité et de l’art, l’auteur caricature, aux beaux-

arts, l’élève Hitler. Ce dernier ne parvient pas à supporter la nudité des modèles féminins 

commis à être dessinés : « Il s’était encore évanoui ». (Schmitt, p. 36) Les évanouissements 

répétés de l’élève Hilter, dans ces circonstances, semblent une déclinaison de sa veulerie 

originelle, son incapacité à supporter de fortes charges émotionnelles. L’anxiété sociétale du 



 

 

 Vol 2, N°04, Décembre 2023, pp.52-61 

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

56 

 

personnage c'est-à-dire son impossibilité à entretenir ou pour mieux dire à soutenir une 

relation d’interdépendance sociale lui fait dans l’établissement une réputation : « Professeurs, 

intervenants, élèves de tous les cycles, chacun connaissait l’histoire du puceau en première 

année qui s’évanouissait devant la femme nue ». (Schmitt, pp. 36-37) Toute la stylisation 

parodique d’Hitler concourt à montrer non seulement aux yeux des pensionnaires des beaux-

arts, mais aussi aux yeux du monde l’immaturité émotionnelle du personnage. Le fait de le 

présenter comme un castrat le revêt d’un défaut fondamental et radical qui le rend improductif 

socialement, spirituellement. Le biais utilisé par Schmitt est un second degré  qui en rajoute 

forcément à l’humiliation et le tient dans une réalité parallèle,  un compartiment inaccessible, 

étanche à la société.  
1.2 Une opération de destruction  

Schmitt essaie de présenter Hitler de l’intérieur pour mieux saisir son profil 

psychologique et consacrer l’idée d’une catastrophe probable. La psychologisation d’Hitler 

fait partie du procédé de subjectivation qui est l’un des moteurs de ce récit fictionnel. Le 

romancier place le personnage dans une bulle et le marque typographiquement, avec une 

citation italique massive de 332 occurrences sur 503 pages. Cet univers mental constitue un 

enfermement émotionnel et affectif qui décrit l’installation dans une réalité parallèle, une sorte 

d’idiosyncrasie hermétiquement fermé aux autres et surtout insensible aux autres. Hitler 

semble mû par une misanthropie paroxystique qui l’exclut de toute socialité humaine : 

« Hitler était ravi. Plus on lui montrait l’étendue du carnage, plus il se sentait fier d’avoir 

survécu ; l’hécatombe soulignait son statut d’exception ». (Schmitt, p. 440) Cette façon de 

présenter Hitler possède une dimension presque transphrastique qui impose de « le scanner » 

et non de « le lire ». La quête de vérité peut également recourir, dans une relation mimétique, 

à la vraisemblance, c’est ainsi que l’on voit apparaître le célèbre psychanalyste Freud pour 

donner du crédit à l’hypothèse du dérèglement ou de l’anormalité psychique d’Hitler : « Si 

comme je le prévois, vous recommencez à rêver, promettez-moi de revenir » lui dit Freud, 

(Schmitt, p. 71) « J’ai compris pourquoi vous ne pouvez endurer la vue d’une femme nue sans 

vous évanouir. Et je peux même vous annoncer une meilleure nouvelle : dans quelques 

instants, sitôt que je vous l’aurai expliqué, vous serez guéri. » (Schmitt, p. 71) 

En fait, Schmitt jette de la lumière dans la psychologie hitlérienne pour débusquer 

cette réclusion intérieure. Il se veut le grand explorateur de l’inconscient ou pour mieux dire 

cette gangue perverse qui s’étend autour de la personnalité de la figure historique. Dans 

certaines œuvres, le point de force disparaît et tout semble égal, en revanche, en ce qui 

concerne La part de l’autre, la personnalité d’Hitler aspire tout autour d’elle ; on relève chez 

le personnage une sorte de dissonance cognitive qui l’amène à ne retenir de l’histoire que sa 

part uniquement, dans un total oubli de l’ouvrage collectif.  La surdité sélective qui affleure 

lui permet soit d’étaler ses états d’âme, « Alors, ni les hommes ni la nature ? Personne ne se 
mettra à l’unisson de mes souffrances. » (Schmitt, p. 11), soit de se bercer d’illusions en 

exprimant un privilège naturel imaginaire sur le reste de l’humanité :  

Si d’ordinaire, on part des tableaux pour remonter au peintre, induisant le génie à partir des 

œuvres, Hitler avait fait pour lui-même le raisonnement inverse : il était un génie, de droit 

divin, par principe ; cela ne perçait peut-être pas encore dans ses dessins mais, un jour, cela 
éclabousserait tout le monde.  (Schmitt, p. 99)  

Hitler entretient le mythe du surhomme, il se croit élu de Dieu et est convaincu de connaître 

un sort à part ; dans son esprit, toute la voûte céleste est un bouclier qui le préserve de tout 



 

 

 Vol 2, N°04, Décembre 2023, pp.52-61 

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

57 

 

mal : « Je suis invincible. J’échappe aux balles. Aux obus. Aux gaz. J’échappe à tout. Ma 

bonne étoile continue à me protéger à la hauteur de ma valeur. Je m’en sortirai ». (Schmitt, 

p. 230) La psychopathie du personnage doublée d’un égocentrisme et d’une auto-persuasion 

exacerbée le pousse à croire que le monde tourne autour de sa personne. Selon la perception 

d’Hitler, le monde lui est réductible ou devrait lui être redevable parce qu’il lui fait don de sa 

personne, il en est le besoin vital ; le contraire semble inenvisageable, les choses étant 

conçues, de toute évidence, pour l’expression de son pouvoir : « Hitler s’était coupé du 

moindre contact humain. Il régnait. Il dominait. Il n’en était pas heureux, il en était satisfait 

car le monde avait été conçu pour fonctionner ainsi avec lui comme centre. Heureux ? Quelle 

drôle d’idée ! Est-ce que le soleil est heureux ? » (Schmitt, p. 364) 
Qui peut le plus peut le moins, la pensée et la propagande hitlériennes rendent sa personne 

superposable à toute la nation allemande.  Schmitt rapporte ici une image d’Epinal, le 

déploiement spectaculaire, éblouissant de gigantisme, d’un Hitler en scène, seul point focal, 

en surplomb d’un peuple scandant des slogans à la gloire du führer. Il ne gouvernait pas, ne 

régnait pas, il « menait son peuple à la baguette », le dépossédant de tout droit, de toute 

sensibilité pour le dresser au profit de sa mégalomanie : « Depuis quelques semaines, il avait 

pris l’habitude de faire exprimer ses sentiments par toute la nation : « l’Allemagne est 

fatiguée » signifiait qu’Hitler voulait changer de sujet ; « l’Allemagne a faim » indiquait 

qu’Hitler reprendrait bien un dessert ». (Schmitt, p. 275) La relation d’Hitler au réel paraît 

illusoire et onirique ; il se rêve, pris au piège de son désir de gloire, il vit dans un univers 

autarcique, à l’exclusion du reste de l’humanité et de toutes sensibilités humaines classiques : 

« Il était le centre. Le monde tournait. Il était le pivot. Lui seul pensait des choses essentielles, 

lui seul meublait son cerveau avec des soucis qui concernaient toute l’humanité. » (Schmitt, 

p. 52) 

 Schmitt arrive dans ce texte à faire presque œuvre d’historien, au sens où l’entend 

Victor Hugo dans L’Homme qui rit : « La voix haute, c’est le souverain ; la voix basse, c’est 

la souveraineté. Ceux qui dans un règne savent distinguer cette voix basse et entendre ce 

qu’elle souffle à la voix haute, sont les vrais historiens ». (Hugo, p. 305) Roman de l’âme, La 

part de l’autre examine les tréfonds de la psychologie d’Hitler pour amalgamer son être réel 

et son paraître. Il appréhende ces deux paramètres comme une cause et son effet. Le procédé 

de destruction créatrice schmittien montre que la disqualification produit un investissement 

nouveau, mieux, un projet esthétique et littéraire digne d’intérêt.   

2.1 Une narration nihiliste 

Les ressorts fondamentaux du psychisme hitlérien exorcisent une insatiable quête de 

gloire ; l’attitude égocentrique constitue le principal moteur dramatique de cette personnalité 

sombre et mortifère. Dans son tropisme de la lecture de l’histoire, Schmitt délivre quelques 

clefs qui permettent de cerner négativement les différents aspects de cette figure historique. 

Le romancier opère une « projection abstraite » fondée essentiellement sur une approche 

déductive ; en fait, il demande une intellection beaucoup plus qu’une perception.  Dans Le 

degré zéro de l’écriture, Roland Barthes écrit : « L’écriture est précisément ce compromis 

entre une liberté et un souvenir, elle est cette liberté souvenante, qui n’est liberté que dans le 

geste, mais déjà plus dans la durée » (Barthes, p. 20), Schmitt use de sa souveraine liberté 

pour refuser, dans cette fiction narrative, à Hitler, dans l’histoire, un quelconque droit. Hugo 

résume bien cet état d’esprit quand il écrit dans Philosophie, commencement d’un livre que 



 

 

 Vol 2, N°04, Décembre 2023, pp.52-61 

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

58 

 

« la situation d’esprit de l’auteur d’un livre importe au livre lui-même et s’y réverbère ». 

(Hugo, p. 13) 

2.1 Le retour de stigmate (Hitler, victime de l’ad hitlerum) 

Hitler est victime à contretemps et par une cinglante ironie de la « reductio ad 

hitlerum ». Cette fausse expression latine attribuée au philosophe et historien Leo Strauss 

renvoie à un argument consistant à disqualifier une idée ou une personne en l’associant à 

Hitler, au nazisme ou à toute autre idéologie honnie de l’Histoire. L’auteur renvoie donc à 

Hitler le stigmate qu’il a lui-même jeté à la face du monde ; le personnage constitue la part 

sombre de l’Homme et de la communauté humaine toute entière. Schmitt l’humanise, mais 

en l’enrobant dans une veulerie qui l’émascule et le dévitalise à jamais. Même s’il conçoit son 
personnage comme un fléau lié à une sorte de malédiction, il le dote d’une distorsion 

pathologique qui ne lui enlève pas son libre-arbitre ; cette façon de le présenter en fait 

l’incarnation et le responsable du diabolisme (la barbarie) de tout un siècle : «  Pour l’instant, 

je suis un bon père parce qu’ils (ses enfants) sont petits. M’aimeront-ils autant plus tard ? 
Me respecteront-ils ? Quels adultes seront-ils ? Moi, je sais que je les aimerai toujours, mais 

eux ? » (Schmitt, p. 374) Le romancier attache à dessein de la souillure à l’esprit et au corps 

d’une personne soucieuse de son image, il l’établit comme le parangon de l’éternelle 

ignominie, le nefandum c'est-à-dire celui dont on ne peut parler sans tremblement. En fait, le 

romancier force le trait du déshonneur d’Hitler pour « dégouter » le lecteur de toute tentative 

de vénération ; il aurait alors tout droit de tenir tout admirateur de cet homme pour un « être 

dégradé » :  

 (…) ce visage (celui d’Hitler) qui fut reproduit plus qu’aucun autre visage, vénéré plus 
qu’aucun autre visage humain, et où pourtant rien ne nous accroche ; aucun signe, ni dans 

la mèche dont on parla tant, ni dans la modeste moustache cassée, qui réjouissait les 
caricaturistes. Survivent les yeux qui regardent et qui ne peuvent être regardés, - tous les 

témoins en parlent comme d’une énigme fascinante. (Domenach, p. 145) 

En réalité, Schmitt a pris le parti d’installer Hitler dans une logique extrémiste, une 

radicalité qui tranche avec toute rationalité. Epris de l’opéra Rienzi de Wagner dans lequel le 

personnage tragique meurt isolé, réfugié dans un capitole dévoré par les flammes, Hitler se 

dit « Voilà comment il faut mourir, seul, à la tête de tous, seul au-dessus de tous, le front 

toujours dans les nuages ». (Schmitt, p. 140) Cette obsession morbide est une des principales 

déterminations du personnage, il développe des passions tristes qui l’entraînent vers une 

aspiration obscure : « Sa vie violente et juste finit comme celle du héros. Il va mourir debout. 

Il se donnera lui-même la mort ». (Schmitt, p. 281) L’égocentrisme d’Hitler fait l’impasse sur 

les aspirations légitimes du peuple allemand ; n’existent que ses désirs fantasques et funestes. 

D’ailleurs, il perçoit son attitude jusqu’au-boutiste mortifère comme un sacrifice christique : 

« Merci, Wagner. Merci, la Providence, de m’avoir envoyé, si jeune, la préfiguration de mon 
destin. Rienzi. Oui. Rienzi ». (Schmitt, p.452)  

Hitler ne semble pas adepte des demi-mesures intermédiaires,  il ne paraît pas non 

plus habité par le doute cartésien qui précède une salutaire introspection et la mise à distance 

critique. Sa nature le dispose à la pensée dichotomique du « tout ou rien » :  

Voilà les seules nuances qu’apportaient ses exécrations. Ce qui était bien ? L’Allemagne et 
rien que l’Allemagne. Ce qui était mauvais ? Tout le reste. (…) Hitler venait de se défaire du 

doute, de la nuance, de toutes ces exigences que ses vieux professeurs avaient sottement 
associées à l’intelligence critique et qui ne lui apparaissaient désormais que comme des 



 

 

 Vol 2, N°04, Décembre 2023, pp.52-61 

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

59 

 

symptômes de dégénérescence. Ces intellectuels étaient des cerveaux desséchés, vides de 

sensations, déconnectés du cœur. Des malades. Des vieillards. Des mourants. Des faibles. 
(Schmitt, pp. 178-179)  

Le comportement paroxystique se voit également dans la mise à mort de sa chienne. 

L’insensibilité dénote la dureté qu’il a envers lui-même, le meurtre de sa chienne est en réalité 

un acte tourné vers sa propre personne, la propriété sui-référentielle de cet acte indique une 

auto-flagellation et constitue une mise en scène de sa propre mort : « Il appela la chienne qu’il 

adorait, sans doute l’être auquel il avait donné le plus d’affection sur cette terre, la fit maîtriser 

par ses hommes, lui fit ouvrir de force les mâchoires et écrasa la capsule d’acide prussique 

entre ses dents ». (Schmitt, p. 457) L’autoréférence de cet acte met à nu la psychologie du 
personnage, il veut être le centre de l’univers tout entier. L’illusion réflexive dit tout de son 

désir continuel de tout ramener à lui-même, on comprend mieux cette disposition d’esprit 

quand on le voit se réjouir de l’avènement de la guerre. Il exhale des propensions 

tératologiques, il se réalise à travers le goût du « difforme » et « l’horreur » : « Je suis 
heureux. Je n’ai jamais été aussi heureux. J’existe enfin. Merci, mon Dieu, de m’avoir fait 

connaître la guerre ». (Schmitt, p. 183) 

 2.2 Une écriture du refus 

L’écriture schmittienne repose essentiellement sur une radicalité militante ; dans ce 

texte, le romancier se livre à une opération de dé-héroïsation ou de dévirilisation d’Hitler. En 

effet, La part de l’autre passe au crible l’avènement, le règne et les actions de ce dernier pour 

mieux les déprécier ; pour l’auteur,  Hitler représente le contre-modèle parfait. Au chapitre 

« Écritures politiques » du Degré zéro de l’écriture, Roland Barthes montre la puissante vie 

immanente de l’écriture, elle recèle, selon lui, une intentionnalité primordiale : « (…) 

l’écriture est un langage durci qui vit sur lui-même et n’a nullement la charge de confier à sa 

propre durée une suite mobile d’approximations, mais au contraire d’imposer, par l’unité et 

l’ombre de ses signes, l’image d’une parole construite bien avant d’être inventée ». (Barthes, 

p. 21) Cette approche scripturale a pour but  d’enrayer la tentation démiurgique du dictateur 

allemand, elle veut édulcorer et émousser les apologétiques et les credo triomphants rattachés 

au pouvoir du dirigeant politique, une possibilité qu’évoque Barthes, dans S/Z, en ces termes : 

« (…) si le personnage historique prenait son importance réelle, le discours serait obligé de le 

doter d’une contingence qui, paradoxalement, le déréaliserait (…) ». (Barthes, p. 99) Hitler 

ne semble pas trouver grâce aux yeux de Schmitt, cette position du romancier rejoint l’analyse 

de Jean-Marie Domenach :  

(…) Napoléon signifie dans l’Histoire à cause de l’accomplissement qu’il donne à la 
Révolution française, et ce destin est tragique puisqu’il débouche sur l’hégémonie et la 

guerre. Staline aussi eut son destin (…), puisé dans la dialectique marxiste et l’espérance 

prolétarienne, et également renié dans la dictature et l’ubris. Mais en apparence, Hitler ne 
représente rien ; il ne s’enracine pas dans une tradition, il n’incarne pas une idée en empire. 

(Domenach, p. 145) 

Toute l’œuvre de Schmitt consiste donc à déstabiliser un personnage en relief, dont la 

référentialité historique tient, envers et contre tout, sa place. L’écrivain décrète par cet acte, 

l’impossible paix pour celui qui incarne la part monstrueuse de l’humanité ; il le menace 

même d’une profanation post-mortem : « Hitler frémit. Et si les Russes s’en prenaient aussi à 

sa dépouille mortelle ? Il fallait qu’il prît ses précautions. Aux secrétaires effarées qu’on 

devrait les brûler, lui et Eva Braun, sitôt qu’ils se seraient supprimés ». (Schmitt, p. 455) 



 

 

 Vol 2, N°04, Décembre 2023, pp.52-61 

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

60 

 

En réalité, la conception Schmittienne d’Hitler n’est ni la Figure étalon, à la 

Prométhée, « personnage-modèle », ni la figure héroïco-politique du libérateur du peuple, 

mais, dans le substratum de son texte, une figure en construction. Toute chose qui permet de 

classer ce texte, au-delà de la fiction, dans la série des textes argumentatifs. L’auteur, 

focalisant externe, crée une illusion référentielle, en élargit la perspective pour vérifier sa 

propre thèse : celle d’un membre de la communauté humaine, inexorablement rivé à son 

destin. Les empreintes du récit originel ou réel de la vie d’Hitler sont transformées dans une 

intention explicative et symbolique. Il existe une réappropriation de la vie d’Hitler par le 

romancier. Le nombre considérable d’italiques peuvent être pris comme autant de phylactères 

ou de bulles qui indiquent des apartés et des rêveries, ce sont des indices de la malléabilité et 
la souplesse d’une âme qui n’est pas encore affermie. Cette écriture décrit un être tourmenté, 

étourdi, incapable de trouver des repères afin de se prendre émotionnellement en charge. Le 

manque de consistance, de stabilité psychologique d’Hitler l’amène à trouver une évasion 

hors de la vie sociale normale ; dans un mouvement cyclique et itératif, tout le récit se renvoie 

à ce dysfonctionnement qui le rend insignifiant : « (…) j’ai réalisé à quarante ans, que je 

n’étais pas un grand peintre. Ni même un petit maître. Rien, en fait. Une baudruche ». 

(Schmitt, p. 366) Il est enfermé dans un mode de pensée qui l’empêche de se dépasser, de 

résister à toutes tentations de nuisance. L’auteur le tient à l’étroit dans son propre cerveau, il 

déconstruit sa gloire et la présente comme une boursouflure dérisoire. Il se renie, rejette son 

origine et se détourne et détourne le regard des autres de son extraction sociale : 

Hitler se trouvait à Munich et il se voulait allemand. Même si ses parents avaient fait l’erreur 

d’être autrichiens et de le faire naître en Autriche, Hitler savait qu’il était allemand. C’était 
la seule naissance acceptable, noble, digne de lui. Il ne pouvait pas appartenir à une nation 

plus petite, moins puissante que l’Allemagne. (Schmitt, p. 161) . 

 

 L’accès de misanthropie d’Hitler vient de sa frustration, ses échecs de vie. L’auteur 

essaie de rattraper un fuyard qui s’est dissout dans la lâcheté en se suicidant. Hitler ne doit 

pas bénéficier du plaidoyer de Montesquieu pour le suicide. Son âme ne saurait reposer en 

paix. Schmitt exhume le personnage, puis bâtit une historiographie qui instruit son procès 

pour mieux le délégitimer. 

Conclusion 

Schmitt ne veut pas consacrer la réalité historique connue de tous, il souhaite, sans 

esquiver cette dernière, s’en servir pour explorer d’autres dimensions de l’être humain. Même 

si la littérature ne peut pas tout, elle possède la magie de s’insérer dans les interstices oubliés 

qui contiennent les vraies causes des événements historiques. Le Hitler de Schmitt met à jour 

non pas « la part de l’autre », mais l’autre Hitler, peut-être le vrai Hitler. L’auteur ne fait pas 

qu’explorer des documents anciens, il crée, mieux, il construit un personnage et au-delà, un 

individu en lui conférant une épaisseur psychologique qui permette d’élucider ses 

motivations. Le romancier, historien des mœurs, se nourrit du travail de l’historien de 

l’événement puis le transcende pour en montrer les limites.  La part de l’autre de Schmitt 

n’about-il pas à une « contre-histoire » de la vie d’Hitler ?  

 

Références bibliographiques 

 

Barthes Roland, S/Z, Paris, Éditions du Seuil, 1970. 



 

 

 Vol 2, N°04, Décembre 2023, pp.52-61 

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

61 

 

Barthes Roland, Le degré zéro de l’écriture, Edition du Seuil, 1953. 

Bremond Claude, « La logique des possibles narratif », Communications 8, Paris, Seuil, 

1966. 

Domenach Jean-Marie, Le retour du tragique, Paris, Éditions du Seuil, 1967. 

Hugo Victor, Quatrevingt-Treize, Paris, Pocket, 1992. 

Hugo Victor, L’Homme qui rit 1, Paris, GF Flammarion, 1982, p. 305 

Hugo Victor, Philosophie commencement d’un livre, Œuvres Complètes, Paris, Club français 

du livre, 1969. 

Mitterand Henri, L’illusion réaliste : De Balzac à Aragon, Paris, PUF, 1994. 

Schmitt Éric-Emmanuel, La Part de l’autre, Paris, Éditions Albin Michel, p. 2001. 
Veyne, Paul, Comment on écrit l’histoire, Paris, Éditions du Seuil, 1971. 

Westphal Bertrand, La Géocritique (Réel, Fiction, Espace), Paris, Les Éditions de Minuit, 

2007. 

 
Copyrights 

Le copyright de cet article est conservé par l'auteur ou les auteurs, les droits de première 

publication étant accordés à la revue. Il s'agit d'un article en libre accès distribué selon les 

termes et conditions de la licence Attribution-NonCommercial 4.0 International 

 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/?ref=chooser-v1

