
 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                                   Vol 3, n°01, PP-10-24  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  
 

10 

 

 

Le nouchi ou français ivoirien : élément d’une 

identité nationale en construction1 

 

 

                                  N’guessan konan Lazare 

           Université Alassane Ouattara de Bouaké, 

laznguessan71@yahoo.fr 

 https://orcid.org/0000-0002-4569-4486 

                                                                                                               Kei Joachim 

                                                                      Université Alassane Ouattara de Bouaké, 

                                                                                                                                  jkeijo@yahoo.fr 

                                                                                    https://orcid.org/0009-0005-2176-8646  

 

 

 

 

DOI : https://doi.org/10.55595/CAR202401 

 
Reçu : 30/03/2024 ; Accepté : 25 /07/2022024, Publié : 31/07/2024 

 

 

 
 

 

Financement : L’auteur déclare qu’il n’a reçu aucun financement pour réaliser cette étude. 

Conflit d’intérêts : L’auteur ne signale aucun conflit d’intérêts. 
Anti-plagiat : cet article a été soumis au test anti-plagiat de Plagiarism Chercher X avec un taux de 10 % 
 

 

 

 
1 Comment citer cet article : N’guessan konan L., Kei J.., (2024). Le nouchi ou français ivoirien : 
élément d’une identité nationale en construction, 05(01), 10-24. 
 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/
mailto:laznguessan71@yahoo.fr
https://orcid.org/0000-0002-4569-4486
mailto:jkeijo@yahoo.fr
https://orcid.org/0009-0005-2176-8646
https://doi.org/10.55595/CAR202401


 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                                   Vol 3, n°01, PP-10-24  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  
 

11 

 

 

 

 

 

 
Mots-clés  Résumé  
Français ivoirien ; 

 Français standard ; 

 Nouchi ; 

 Identité nationale ; 

Intégration ;  

Creuset  

L’impossibilité du choix d’une langue nationale au lendemain 

de l’indépendance politique de la Côte d’Ivoire a poussé 

l’Ivoirien à se forger une identité à partir de la langue française. 

Si celle-ci a réussi à jouer ce rôle en exclusivité pendant un bon 

moment, l’éclosion, aujourd’hui d’un français local (nouchi ou 

français ivoirien) porte tous les espoirs d’une relève en raison 

d’une fonctionnalité plus évidente, d’un engouement plus 

collectif, d’une action plus fédératrice.  Au contraire du français 

standard qui procède par une intégration par le haut, le français 

local, lui, procède par une intégration par le bas et c’est cela qui 

constitue sa force en devenant, ainsi, le creuset de tout 

l’imaginaire langagier, de tout le vécu communautaire, de toutes 

les expériences individuelles et collectives du peuple. En 

embrassant tous ces aspects à la fois, il va de soi qu’on le 

considère comme élément essentiel dans la formation du 

champ identitaire ivoirien. 

 

Nouchi or Ivorian French: an element of a national identity under 

construction 

 

 Keyword  Abstract 
 Ivorian French, 

Standard French, 

 Nouchi; 

 National identity, 

Integration,  

Crucible 

 The impossibility of choosing a national language in the 

aftermath of Côte d'Ivoire's political independence pushed 

Ivorians to forge an identity based on the French language. If the 

latter has managed to play this role exclusively for a long time, 

the emergence today of a local French (nouchi or Ivorian French) 

carries all the hopes of a succession because of a more obvious 

functionality, a more collective craze, a more unifying action. 

Unlike standard French, which proceeds by integrating from the 

top, local French proceeds by integrating from the bottom and 

this is what constitutes its strength, thus becoming, in this way, 

the crucible of the entire linguistic imagination, of all the 

community experience, of all the individual and collective 

experiences of the people. By embracing all these aspects at 

once, it goes without saying that it is considered as an essential 

element in the formation of the Ivorian identity field.  
 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                                   Vol 3, n°01, PP-10-24  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  
 

12 

 

Introduction  

     Le travail d’imposition de la langue française opéré par le colon a servi de base linguistique 

aux dirigeants ivoiriens à l’heure de l’Indépendance pour construire une identité et une unité 

nationales. Cela leur épargnait les réactions, qui auraient pu être violentes, des groupes 

ethniques face au choix d’une quelconque des langues locales. Travaillant sur les acquis et les 

moyens de la langue française, les dirigeants ivoiriens ont réussi plus ou moins le pari de 

l’unité et de l’identité nationale. Mais, loin d’être achevée, cette identité nationale cherche, au 

contraire, à se consolider par d’autres moyens. C’est ainsi qu’aujourd’hui, un autre élément 

semble lui donner encore plus de vigueur à savoir le français ivoirien. Empruntant sa structure 

et son lexique à la fois au français standard, aux langues du substrat et quelquefois aux autres 

langues occidentales, il s’avère plus fédérateur, plus participatif, plus fonctionnel du fait de 

son adoption généralisée. Il traverse, ainsi, toute la société, de l’intellectuel à l’analphabète, 

pour lui donner une nouvelle expression qui nourrit et refonde le socle identitaire par une 

fédération de la disparate identitaire en une seule. Aujourd’hui, la langue française demeure 

la langue officielle, mais le nouchi constitue la voix/voie par laquelle l’Ivoirien s’identifie 

dans la francophonie. La question principale de notre propos est formulée comme suit : 

comment le français ivoirien contribue-t-il à la construction de l’identité nationale ? Face à 

cette question, notre hypothèse serait que le français ivoirien participe à la construction de 

l’identité nationale par la création d’un patrimoine collectif. Pour la vérification de cette 

hypothèse, nous partirons du principe que le français standard s’est essoufflé dans la 

construction de l’identité nationale laissant, aujourd’hui, la place au français ivoirien dans sa 

consolidation.  

1 – Le français standard, limites dans la construction de l’identité nationale 

     La langue française s’est implantée en Côte d’Ivoire, alors colonie française, avec ce 

qu’elle charrie comme contraintes, domination, subordination et oppression. Dès le début, 

l’obligation était déjà à la conformité par rapport au français de France à laquelle l’école 

occidentale se donnait moyens et puissance de contraindre. C’est par la maîtrise de cette 

langue que le colonisé et plus tard le citoyen ivoirien pouvait s’affirmer et s’élever 

socialement. Elle est également un moyen de connaissance de la civilisation occidentale à 

partir de laquelle pouvait être mesurée sa dignité d’homme. Les opportunités de travail et les 

avantages que l’école et la langue française offraient faisaient oublier les brimades et autres 

désobligeances qui incitaient à l’abandon de nos propres langues et de nos propres cultures. 

Désormais seuls le français et la culture occidentale deviennent le seul repère civilisationnel. 

Les premiers intellectuels font l’expérience de cette supériorité car ils leur permettent de 

s’exprimer à l’international dans les grandes assemblées. On les surprend à faire l’éloge du 

français dans des termes triomphaux à l’image de Senghor qui lui reconnaissait sa nature 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                                   Vol 3, n°01, PP-10-24  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  
 

13 

policée, artistique, poétique et diplomatique. Le français apparaît non seulement comme la 

langue de gentillesse et d’honnêteté, de la science et de la diplomatie mais également comme 

une langue littéraire, voire une langue poétique. Elle est apte à exprimer aussi bien 

les sentiments les plus nobles, les plus forts, que les plus délicats et les plus troubles, 

aussi bien le soleil de l’esprit que le soleil abyssal de l’inconscient. (Senghor ; cité 

par Zarour Médang) 

     Sa beauté, son génie motivé par sa rationalité et sa clarté, son lexique abondant qui favorise 

autant sa capacité d’abstraction que son esprit de méthode, son sens d’organisation de la 

pensée et de l’équilibre sont mis en exergue pour justifier le triomphalisme de cette langue. 

On ne s’étonne donc pas du choix du français lorsque, les indépendances venues, les africains 

se sont retrouvés face au choix linguistique. Comme le disait si bien Senghor (1966), nous 

avons besoin de la langue et de la civilisation françaises comme apport complémentaire, 

comme pollen.  

     Ainsi, la langue française avait-elle fait son œuvre de conquête, elle avait pénétré plusieurs 

niveaux sociaux et s’était familiarisée avec eux. Face à la pléthore d’ethnies en concurrence 

ou en adversité, c’était le choix le plus facile pour construire l’unité et façonner une identité. 

La volonté était commune et l’apprentissage du français était un préalable pour l’adaptation 

surtout dans les milieux citadins. Il devient le principal vecteur politique, administratif et 

fonctionnel ainsi que le relais culturel en Côte d’Ivoire. Mais comme on le dit souvent, le ver 

est dans le fruit. Le français va souffrir de ses propres exigences. Il n’abandonne jamais, en 

effet, la question de la performance et de la compétence. En fait l’usage du français, comme 

partout ailleurs, s’est toujours accompagné des critères indicateurs du degré de maîtrise qui 

crée à son tour un degré d’acceptation sociale. Plus la maîtrise est performante, plus la 

compétence est élevée, plus forte est le degré d’acceptation. De la sorte, le français standard 

va provoquer une stratification de la société en trois groupes distincts : les intellectuels, les 

déscolarisés et les analphabètes. Les intellectuels reçoivent, bien entendu, les honneurs et les 

faveurs qui les placent au haut de la pyramide tandis que les autres leur servent de faire valoir. 

Ils se voient accusés de tout accaparer, de tout contrôler, de tout diriger et surtout d’avoir des 

manières de Blanc. Il se produit chez les autres, le sentiment de ne plus appartenir à la même 

communauté, de ne plus être guidés par le même destin, de ne plus poursuivre les mêmes 

objectifs. Ainsi, de leur incapacité à équilibrer les choses, naît une volonté de ne plus chercher 

à snober les intellectuels. Ils vont trouver leur propre voie linguistique pour communiquer. 

Désormais seul suffit l’acte communicationnel, le respect normatif devenant très secondaire 

si ce n’est même un rejet pur et simple qui se profile. Cette voie linguistique crée, bien 

entendu, des spécificités véritablement caractéristiques qui la distinguent du français standard. 

 

2 – Quelques caractéristiques du français ivoirien 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                                   Vol 3, n°01, PP-10-24  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  
 

14 

     Les linguistes, tels que Lafage (1983 ; 1984 ; 1988), Hattiger (1980 ; 1983), Simard (1981) 

situent l’apparition du français populaire ivoirien dans les années 70 sous la conjonction de 

l’analphabétisme et de la migration sous-régionale. Mais les développements récents 

montrent que la déscolarisation et le désir irrépressible de la jeunesse de s’affranchir des 

normes académiques du français pour privilégier leurs propres créations sont ce qui a motivé 

l’éclosion d’un français local qu’on identifie, aujourd’hui, sous la désignation de français 

ivoirien ou encore de nouchi. En effet, si on ne parle pas de boycott, on peut affirmer le désir 

pour les jeunes à l’initiative de cette forme linguistique de ne plus faire de la forme et de la 

norme un souci. De cette liberté naît une réelle volonté d’appropriation qui n’instaure 

désormais aucune limite dans les innovations linguistiques. Les bouleversements de forme, 

des structures du français standard, de son lexique, en somme, des saturations de toutes sortes 

sont ainsi enregistrés pour donner une nouvelle expression à la communauté. Il n’est plus 

question de bon français ou de mauvais français. On peut dire alors indistinctement :  

a-1. Je suis dans la débrouille, je fais mes grouillements, je fais mes grigras ;  

   2. Je suis fatigué, je suis wôrô ;  

   3. Je suis en chambre (à la maison), je suis en piste ;  

   4. La Côte d’Ivoire a battu toutes les équipes, tout équipes-là, Côte d’Ivoire a gbôlô    

ça.  

     Rien que pour ces exemples, quelques caractéristiques se dégagent. On observe notamment 

la mise en syntagme d’éléments divers issus du français et d’autres procédés linguistiques qui 

donnent un accent sémantique et syntaxique particulier à ces énoncés. Si je suis dans la 

débrouille et je fais mes grouillements sont dans un respect lexico-syntaxique strict du français 

standard, il n’y a cependant aucune correspondance signifiante. D’ailleurs, le second énoncé 

semble une bizarrerie tant grouillement s’entend en termes de bruit lié à une foule et non à un 

individu. Mais soit. Faire du bruit n’a rien à voir avec la débrouille. 

      Mais en français ivoirien les deux énoncés veulent dire exactement la même chose de 

même que je fais mes grigras. Atsé N’cho (2021) a longuement fait cas de ces termes français 

à sens ivoirien. Ainsi, grouillement a acquis un sens ivoirien qui est synonyme de débrouille. 

Il a également donné un mot ivoirien qui est grigras. De changement sémantique en création 

(dérivation) lexicale, on voit se profiler des aspects de ce français ivoirien. Il établit également 

une synonymie entre des mots français dont l’analyse ne révèle aucun rapport structural 

comme on peut le voir dans la correspondance entre chambre (ou maison) et piste. On n’arrive 

pas à saisir même par intuition la relation analogique ou métaphorique ou même sémique 

unissant ces termes. Ces synonymies azimuts sont une preuve de la dynamique que l’usager 

ivoirien insuffle à son langage pour se sentir libre des engagements orthodoxes relatifs au 

français standard mais également de sa créativité dans une langue qu’il cherche à maîtriser 

sous ses propres règles. C’est justement cette volonté qui explique la désinvolture des mots 

de la rue tels que wôrô et gbôlô dans l’exemple. Le français ivoirien, en effet, est assez riche 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                                   Vol 3, n°01, PP-10-24  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  
 

15 

de ces créations (gbè, vérité, direct ; gnantar, idiot ; ramba, problème ; yohi, désister ; 

dôhi/dôhisseur, mensonge/menteur…) dont le sens et l’emploi ont été validés uniquement par 

la rue. Elles ne sont issues d’aucun substrat et ne trouvent leur validité que dans l’esprit créatif 

de la rue. La rue s’affiche, ici, comme un véritable incubateur de mots, un vivier inépuisable 

où l’expérience personnelle croise celle collective pour faire éclore l’imagination créatrice. 

Aucune règle particulière n’est observée dans l’exercice de création si ce n’est la résonnance 

du mot lui-même qui le fait accepter. Kpata (joli, beau, agréable), zoh (joli, beau, bon), ken 

(affaire, chose) sont, par exemple, de ces mots conçus dans ce cadre et dont l’influence est 

palpable du fait de leur fréquence. Ce qu’il en résulte, c’est souvent l’exubérance signifiante 

à chaque fois : 

 

b-1. Djô : 1) attraper, prendre, saisir. 2) entrer, pénétrer. 3) se rencontrer 

    2. Dindin :1) regarder, observer. 2) avoir peur 

    3. Ramba : 1) problème. 2) rendez-vous 

    4. Dja : 1) tuer. 2) menacer. 3) impressionner 

    5. Glôglô : 1) couloir. 2) quartier malfamé 

    6. Gbayer : 1) parler (avec éloquence). 2) réprimander 

 

     Ces mots sont ce que Atsé N’cho (2020 : 39) appelle mots du ghetto. La polysémie les 

enveloppe le plus souvent à cause des conditions souvent confuses dans lesquelles ils sont 

créés. N’oublions pas qu’ils naissent selon Kouadio (2008) en plus d’autres raisons, d’une 

volonté cryptique c’est-à-dire d’un désir de crypter le message dont le décodage entraine, bien 

entendu, une interprétation diverse du mot. 

     Si les mots du ghetto sont une particularité du français ivoirien ou du nouchi, le recours 

aux mots du substrat ou à l’environnement linguistique l’est tout autant. Il se nourrit, en effet, 

des langues locales et des langues étrangères en circulation dans le pays. Ainsi, sortent des 

langues locales ces quelques mots ci-dessous présentés : 

 

c-1. Bramôgô : frère (dioula) 

    2. Kôrô : ainé (dioula) 

    3. Y a fohi : il n’y a rien (dioula) 

    4. Akwaba : bienvenue (baoulé) 

    5. Lalé : téléphone (dioula) 

    6. Blèblè : doucement (baoulé) 

    7. Yako : condoléances (baoulé) 

    8. You : enfant (bété)  

    9. Kouadio : bourse des étudiants (baoulé) 

  10. N’daya : aide financière aux étudiants (baoulé) 

  11. Bara : travail(ler) (dioula) 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                                   Vol 3, n°01, PP-10-24  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  
 

16 

  12. Douahou : chance, bénédiction (malinké) 

 

Pour ce qui est des mots issus de langues étrangères, on pourrait citer ceux qui suivent : 

 

d-1. Ropero : homme de main, suiveur (espagnol). Ce mot qui veut dire armoire,         

penderie a changé de sens ou plutôt s’est rapproché, par paronymie, de perroquet qui 

lui donne son sens actuel (qui répète ce que le maître dit comme un perroquet) 

   2. Chap chap : vite (anglais) 

   3. Coché : voiture (espagnol) 

   4. Brèker : draguer (anglais, break) 

   5. Atalaku : éloge (lingala) 

   6. Loqué : chanceux (anglais, luck) 

   7. Bizi : prostitution (anglais, business) 

 

      Ce léger échantillon montre bien que des langues européennes et africaines contribuent à 

la formation du lexique ivoirien. Mais comme il est sur la base du français, celui-ci lui donne 

donc l’essentiel de sa nomenclature lexicale et structurelle. C’est ainsi qu’on y retrouve tous 

les processus néologiques du français standard : la formation des verbes se fait par exemple 

de la même manière qu’en français standard en termes de dérivation. On a pour une large part 

la dérivation suffixale en er : 

 

e-1. Geste ; gester : (faire un geste) si tu as gesté un peu seulement tu vas voir qui a 

mis l’eau dans coco. Gester existe en français mais c’est un vieux mot qui signifie 

administrer, faire une gestion.  

   2. Erreur ; errèrer (faire une erreur) si tu as errèré, c’est un maga-tapé qui t’attend. 

   3. Manière ; manièrer (traiter avec subtilité, de la manière, arnaquer) il a manièré le 

vieux père, il s’est calmé. 

   4. Bombe ; bomber (attraper) il voulait fraya mais on l’a bombé (il voulait fuir mais 

on l’a attrapé). 

   5. Science ; sciencer (regarder, réfléchir, laisser tomber...) il m’a fait du mal, je 

voulais répliquer mais j’ai sciencé.  

   6. Système ; systèmer (tromper) il a systèmé son père concernant son bulletin 

scolaire.  

   7. Marmaille ; marmailler (duper, faire des choses malhonnêtes) c’est son habitude 

de marmailler ses amis. 

 

On a également des verbes composés : 

f-1. Taper ; Maga-taper : (donner un coup violent par surprise) 

   2. Couper-décaler 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                                   Vol 3, n°01, PP-10-24  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  
 

17 

 

Pour les noms, c’est le suffixe ment qui est plus opératif : 

g-1. Chier : chiément (conneries) 

    2. Décaler : décalement : (déhanchement) 

    3. Grouiller : grouillement (débrouille) 

    4. Dégager : dégagement (virée) 

Il y a aussi le suffixe ivoirien ya : 

 h-1. Grand frère : granfrèya (grand frérisme); ton grand frèya tu es dedans-là, je m’en 

fous de çà ! 

    2. Maudir :  maudiya (malédiction, mauvais comportement) c’est son maudiya qui 

fait qu’il est comme çà. 

   3. Tonton : tontonya (rôle de tonton) ton tontonya-là, vas jouer ça ailleurs. 

   4. Patron : patronya (semblant de patron) ce n’est pas sur moi tu vas faire ton 

patronya-là. 

   5. Bandit : bandiya (banditisme)  

Il y a également le suffixe ivoirien li mais généralement, il s’associe aux mots du ghetto ou 

du terroir : 

i-1. Tchapa ; parler ; Tchapali : parole 

   2. Bock : marque de bière Solibra ; Bocoli : beuverie 

   3. Zango : s’habiller ; Zangoli : habillement 

   4. Tchatcho : se blanchir ; Tchatcholi : blanchiment 

 

     Rien que ces deux classes grammaticales donnent déjà une large idée de l’adaptation du 

français ivoirien relativement au français standard. Parfois, cette adaptation va au-delà de la 

dérivation pour toucher même les radicaux des mots impliqués : 

j-1. Fuir : fraya 

  2. Grouillement : grigra 

  3. Manœuvre : manawa 

     Quand la dérivation et les modifications lexicales ne suffisent pas, le français ivoirien 

s’appuie sur le mot français dans son intégrité en prenant le soin de lui donner une autre 

aventure. Cette activité sémantique est également une force de cette langue qui déroute 

fondamentalement l’usager francophone orthodoxe. On peut donner un éclairage à partir des 

quelques exemples empruntés à A. N’Cho (2021 : 62) : 

 

k-1. Pointer : draguer 

   2. (En) tas : en vitesse, beaucoup 

   3. Encaisser : être fasciné 

   4. Engager : gifler 

   5. Flasher : être nul 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                                   Vol 3, n°01, PP-10-24  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  
 

18 

   6. Garant : menace, mise en garde. 

   7. Percer : avoir un succès 

   8. Affairé : indiscret, commère 

   9. Mouiller : se dégonfler 

 10. Gaspiller : danser 

  

    Ces mots subissent, en effet, un changement sémantique qui n’a rien de commun dans 

l’usage ordinaire. Cet aspect s’est développé du fait du caractère, au départ, cryptique de cette 

langue : l’esprit qui était de ne pas se faire comprendre de tout le monde c’est-à-dire de 

délivrer un message crypté y demeure et constitue un fond stratégique permettant au français 

ivoirien de s’inventer.  

     Les caractéristiques morphosyntaxiques sont également des aspects distinctifs qui 

marquent une certaine rupture avec le français standard. Comme le dit Atsé N’Cho (2020 :32), 

« sa capacité à se créer ses propres règles grammaticales et son lexique riche et varié révèlent 

l’esprit et le sens de créativité de ses locuteurs ». Si une morphosyntaxe simpliste et 

rudimentaire est une preuve de créativité, celle-ci résiderait donc dans l’absolution des règles 

académiques c’est-à-dire la facilitation des procédures grammaticales, l’instauration de non-

normes qui privilégieraient seulement le contenu. La bijection forme/contenu si fondamentale 

n’est, ici, d’aucune utilité dans la mesure où la substance créatrice même réside dans la 

réfraction, disons dans l’insoumission normative. Revenons sur l’exemple plus haut : 

 

a-4. La Côte d’Ivoire a battu toutes les équipes, tout équipes-là, Côte d’Ivoire a gbôlô 

ça. 

 

     Un regard symétrique montre la régularité morphosyntaxique d’un côté (français standard) 

et de l’autre une absence de règle (français ivoirien). Tout accompagne un nom féminin 

pluriel, la liaison entre la consonne t de tout et la voyelle é de équipes est dévoyée, le deuxième 

déterminant de équipes a disparu de même que celui devant Côte d’Ivoire. On a la présence 

d’un verbe inconnu en français et une conjugaison incertaine. Tous ces détails ajoutés les uns 

aux autres créent effectivement des conditions de non-norme mais en même temps fondent 

des critères solides de reconnaissance du français ivoirien. 

 

l-1. Il construit maisons ; il construit des maisons 

   2. Tu manges riz matin bonne heure-là !; tu manges du riz sitôt le matin ! 

   3. C’est pain-là je veux. C’est ce pain que je veux.  

   4. Il se zango, il s’est zango, ils se zango ; il s’habille, il s’est habillé, ils s’habillent.  

   5. Vous n’a qu’à me voir ; il faut que vous me voyiez 

 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                                   Vol 3, n°01, PP-10-24  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  
 

19 

     B. Boutin (2007) a fait un développement très remarqué concernant la structure du 

syntagme nominal dans le français ivoirien qui réside dans l’absence du déterminant. Les trois 

premiers énoncés donnent une idée de ce que c’est. On voit, en effet, maisons, riz, matin, pain 

sans réalisateurs alors qu’ils ne se présentent pas dans un cas d’exigence syntaxique de 

déterminant zéro. En français, les valeurs si déterminantes du déterminant (singulier, pluriel, 

masculin, féminin) sont ici dans un déni total car on ne veut pas s’obliger, se donner de la 

peine à trouver surtout le genre juste. La conjugaison est également un aspect important du 

fonctionnement de cette langue. Elle est reléguée dans une simplification telle que les verbes, 

autant français qu’ivoiriens, sont dans une flexion primaire et souvent dans aucune. Zango se 

présente ainsi sous la même forme à l’infinitif, au présent, au passé, au futur de l’indicatif, au 

singulier comme au pluriel. Dans le dernier énoncé, on se rend bien compte que le verbe avoir 

(a) ne varie pas malgré la personne grammaticale.  Il y a certainement des aspects qui n’ont 

pas été évoqués, ici, mais déjà ceux énumérés sont assez caractéristiques pour nous donner 

véritablement une idée de ce qu’on entend par nouchi ou français ivoirien.  

 

3 – Le français ivoirien et l’identité nationale 

     Le français ivoirien qui se présentait dans les premières heures comme un projet sociolectal 

(Kouadio 1990) a fini par devenir un projet d’avenir pour toute une nation. L’identité d’un 

noyau (groupe de bandits ou de désœuvrés) qu’il cherchait à créer devient peu à peu une 

identité collective. En effet, les efforts de la rue en matière de création linguistique se sont 

déversés progressivement dans les habitudes langagières communes et beaucoup de gens ont 

commencé à se reconnaitre dans cette langue. Les terribles pressions et manipulations de 

l’école et surtout des intellectuels ne sont pas parvenues à inverser la tendance. En effet, de 

nombreux intellectuels des décennies passées entretenaient des liens très étroits et même 

fusionnels avec la culture et la langue françaises, liens forgés par les mécanismes du 

néocolonialisme et de la françafrique qui les contraignent à réagir à la moindre menace contre 

un intérêt métropolitain. La langue française est un intérêt commun et le fait de la saborder 

constitue une menace directe ou indirecte. Le français local devait donc être combattu : il n’est 

point accepté ni par les institutions scolaires ni par l’intelligentsia qui l’a d’ailleurs consigné 

dans un rôle ludique à travers les sketchs télévisuels et radiophoniques. Mais cette dérision 

s’est transformée en atout sous la poussée populaire et le soutien de la nouvelle génération 

d’intellectuels familiarisée avec cette expression depuis la jeunesse. Il a fait, comme on 

pourrait le dire, contre mauvaise fortune bon cœur. Cette formidable résilience a posé les 

bases d’une nouvelle expression qui sert désormais d’exutoire à la pression normative. Il met 

tout le monde à égalité en ceci qu’il n’est plus question de juger l’usager sur sa performance 

linguistique. Dans un reportage de franceinfo culture (2024) Franck Ballanger et Thomas 

Sellin donnent la parole à un usager qui dit ceci :   

"Ici, on a tendance à dire que le français est trop compliqué. Quand on parle le 

français, il y a toujours quelqu’un pour nous dire qu’on le parle mal, qu’on ne 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                                   Vol 3, n°01, PP-10-24  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  
 

20 

s’exprime pas bien. En nouchi, il n’y pas de 'tu comprends ou tu ne comprends pas le 

français'. Qui va te juger en nouchi ?      

 

     Dans cette initiative, tout ce qui fait la fierté des intellectuels en matière de bon usage est 

bouleversé. Leurs valeurs et leurs avantages sont neutralisés au profit de valeurs locales 

générées par le français ivoirien qui s’appuie sur le foisonnement du terroir, les revendications 

identitaires et la manipulation du support étranger. Une telle latitude autorise l’implication de 

la racine populaire qui permet d’intégrer et de faire participer tout le monde. L’analphabète 

et le déscolarisé deviennent autant des pièces maîtresses dans le développement de ce type de 

français. Leur contribution est donc autant d’appels à des aspérités identitaires qu’aux 

pratiques langagières ambiantes. Le français ivoirien devient ainsi le reflet de la société dans 

son ensemble en ce sens que l’intellectuel descend de son piédestal pour venir à la rencontre 

des autres. Au contraire du français standard basé sur un système d’intégration par le haut, il 

organise une intégration par le bas. Il réconcilie ainsi tout le monde et encourage à la 

construction d’un destin commun. La symbiose, l’engouement, la dynamique autour de lui le 

construisent comme une particularité, comme une marque singulière ivoirienne de 

l’expression française dans la francophonie. Son ouverture à l’altérité constitue une très 

grande chance pour la nation qui trouve ici un moyen de faire participer toutes les tendances, 

toutes les sphères à l’élaboration d’un langage pour la communication interethnique. 

L’implication générale et l’acceptation par tous établit un consensus qui convoque 

l’assentiment général des communautés. Désormais, parler le français ivoirien devient un 

code de ralliement à la langue commune, un moyen d’appartenance à une communauté 

linguistique et culturelle. 

     Ses traces sont visibles partout. Il a conquis la musique surtout ce qu’on appelle 

aujourd’hui la musique urbaine. Le zouglou et le coupé-décalé sont, en effet, des relais très 

puissants en interne comme à l’international qui véhiculent une image positive de la 

dynamique linguistique avec des mots comme gaou, gnantar (Magic system), côcô (Yodé), 

taper dos, gbonhi (Yodé & Siro) répercutés dans les chansons.   Il est entré dans les médias 

de proximité (radios communales et privées, télévisions privées) et même nationaux avec des 

émissions dédiées. Ces médias qui, au départ manifestaient une méfiance, se sont pleinement 

libérés aujourd’hui, surtout qu’ils se sont rendus compte qu’ils sont ainsi mieux écoutés en 

s’adaptant au langage du peuple.  Il fait parler de lui en littérature. Pour être précis, on dira 

comme Ballanger et Sellin (2024) :  

 

le nouchi s'est fait une (toute) petite place en littérature. Ahmadou Kourouma (Allah 

n'est pas obligé, 2000, prix Renaudot) ou Maurice Bandaman (L'Etat Z'héros ou la 

guerre des Gaous, 2016) l'invitent dans le roman, Henri Michel Yéré le consacre en 

langue poétique avec Polo kouman, Polo parle (2023).  

 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                                   Vol 3, n°01, PP-10-24  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  
 

21 

     On pourra ajouter à cette liste l’œuvre de Josué Guébo intitulée Tchapali de Vass (2022), 

Anzanta Ouattara avec Les coups de la vie (2009-2023), Isaïe Biton Coulibaly. L’entrée en 

littérature est à l’image de l’accueil de ce type de français par les intellectuels. Rejeté 

énergiquement d’abord (sauf Kourouma), puis progressivement accepté selon son ampleur 

croissante, le français local écrit fait, aujourd’hui, de moins en moins peur aux écrivains 

désormais conscients du sillon identitaire qu’il est en train de tracer.   

     Il a envahi l’événementiel, la politique et la publicité à travers les slogans.  Une affiche 

annonçant, par exemple, une manifestation religieuse portait la mention suivante : ce mois de 

juin à l’Eglise Vase d’Honneur centre Kodesh les douahous de Dieu te poursuivent (publié le 

4 juin 2021). En politique, on se souvient encore des slogans y a rien en face de la jeunesse 

du FPI en 2015, de élection c’est pas gnaga (2015) et de ADO solutions la même année. En 

matière de publicité, on peut citer, par exemple, le message de Orange Côte d’Ivoire : « SOS 

crédit, quand ya drap # 170# te soutra ». 

     La culture, à travers l’humour, lui fait une part belle. Une nouvelle génération d’humoristes 

s’est, en effet, accroché à ce français local et accomplit des prouesses dans son travestissement 

pour ajouter plus de comique dans leur art. Les personnages de Papa d’Abou, de Kouadio HP 

et Yabré dans T c’est ça là même (vidéo internet) donnent des mots comme riage (rire), 

venance (venue), tassoyage, tassoiement (s’asseoir) … dans une sorte d’exagération du 

principe créatif. Cette parodie du français ivoirien, si elle n’est pas toujours dans le commun 

langagier, elle témoigne tout de même de la dynamique et de la prégnance de celui-ci dans le 

pays. Par bonheur, il a échappé, comme le dit si bien Yacouba Konaté (2002 : 778), à l’ethno-

stratégie. 

     Ce ralliement collectif est ainsi tout un symbole : celui d’une appropriation réussie qui 

libère la voie à une représentation d’un réel typiquement africain et précisément ivoirien c’est-

à-dire des sensibilités et une expression proprement ivoirienne. Des termes comme 

« cassement de papos (déballage) ; breaker la go (draguer la fille); finir avec ça (passer à 

autre chose) ; taper l’œil (ignorer) ; on fait rien avec ça (on s’en fout de ça) » sont des 

exemples typiques de l’expression ivoirienne qui révèlent les sensibilités locales et cultivent 

l’autonomisation langagière chez l’ivoirien. Tout cela constitue un point de formalisation de 

l’identité ivoirienne, c’est-à-dire que le français ivoirien cristallise les caractéristiques 

spécifiques créant les facteurs de reconnaissance d’une langue atypique qui est cependant 

devenue le creuset du vécu, des sensibilités, des expériences, des habitudes de vie et des 

croyances des Ivoiriens dans toutes leurs diversités. Ceux-ci se confient à cette langue pour 

traduire leur présent et leur avenir. Aujourd’hui, partout en Côte d’Ivoire, son influence est 

tellement énorme qu’elle constitue le trait identitaire le plus frappant pour tout francophone 

en contact avec l’état profond. Elle est devenue la langue du peuple. Or « la langue d’un 

peuple, c’est le peuple lui-même, sa réalité, ce qu’il a de plus intime, de plus spécifique, ce 

qui le différencie précisément de tout autre peuple, sa pensée » (S.A.C. :1977), en somme, 

son identité. 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                                   Vol 3, n°01, PP-10-24  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  
 

22 

 

Conclusion  

 

     Si la langue française a été à l’initiative de la création d’une identité nationale en Côte 

d’Ivoire, elle a montré avec le temps ses limites du fait d’une exclusion de fait d’une frange 

de la population surtout celle analphabète qui avait commencé à voir les intellectuels comme 

des néocolonialistes avec leurs manières de Blanc. Ces limites vont être comblées avec 

l’apparition du nouchi ou du français ivoirien, révélateur de toute une créativité linguistique 

qui capte toutes les énergies de l’état profond. En effet, le Nouchi va prendre en compte tout 

le foisonnement langagier informel le traduisant en une représentativité collective qui rend 

tout ivoirien maître du jeu. Plus question d’académisme, plus de regard en arrière pour 

insuffisance normative, ce qui encourage à plus d’audace dans l’expression des sensibilités, 

du vécu, des expériences individuelles et collectives et des croyances. En prenant en compte 

tous ces paramètres, le Nouchi affiche sans ambages sa part dans la (re)construction de 

l’identité ivoirienne. 

     Il est vrai, parler une langue ne signifie pas nécessairement s’identifier à cette langue. En 

effet, la maîtrise d’une langue ne détermine pas automatiquement notre identité culturelle ou 

notre appartenance à un groupe. Les langues sont des outils de communication, mais elles ne 

définissent pas entièrement qui nous sommes. Parler, par exemple, l’Anglais pour un Ivoirien 

vivant en Côte d’Ivoire ne signifie pas qu’il vit comme un Anglais. Mais contribuer à la 

création d’une langue et à son enrichissement, avoir des liens émotionnels très forts envers 

elle, en faire son moyen de communication informelle privilégiée, la revendiquer comme 

spécificité individuelle et collective, comme expérience communautaire ne peut supposer 

autre chose qu’une identification par rapport à cette langue. L’Ivoirien, engagé dans cette 

rhétorique se convainc lui-même mais est surtout convaincu par les autres de ce que le nouchi 

ou français local façonne son champ identitaire. 

  

Références 

 

 

ATSE N’CHO, J.-B. (2016), « Francophonie ivoirienne et créativité lexicale : comment 

"fabrique-t-on" les mots en nouchi ? », Rachele RAUS & Laurentiu BALA 

(coordination) Sur l’argot au XXI è siècle, Editura Universitaria Craiova, Roumanie, 

2016. p. 93-109 

 

ATSE N’CHO, J-B (2019) : « Appropriation du français en contexte plurilingue africain : le 

nouchi dans la dynamique sociolinguistique de la Côte d’Ivoire », in Variations et 

dynamiques langagières, actes du CIDS ; dir. Abdelhak Razky, Inès Sfar, Olivier 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                                   Vol 3, n°01, PP-10-24  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  
 

23 

Soutet, Salah Mejri. Paris, université de Sorbonne, p. 249-264, en ligne : 

https://www.academia.edu/37013208/ 

 

ATSE N’CHO, J-B (2020), « 100 mots et expressions pour comprendre le français de Côte 

d’Ivoire », LES CAHIERS DU CREILAC, Volume spécial N° 2,Langues, 

Littératures, Arts et Cultures de terroir, UFR Lettres, Arts et Sciences Humaines, 

Université Assane SECK de Ziguinchor, Sénégal, pp. 27-44. 

 

ATSE N’CHO, J-B, (2021) « Mots français, sens ivoiriens : quelques particularités lexicales 

du français en Afrique », Revue Langues, Cultures, Communication (L2C), Volume 

5, N°1 : Au-delà de la signification linguistique. Du sens conceptuel à la pensée 

symbolique, Faculté des Lettres et des Sciences Humaines, Université Mohammed 

Premier, Oujda, Maroc. ISSN : 2550-6501. URL :  

https://revues.imist.ma/index.php/L2C/article/view/29329/15168   

 

-BALLANGER F., Sellin T. (2024), «  Comment le nouchi, cet argot des quartiers d'Abidjan, 

enjaille peu à peu la langue française », franceinfo : reportage, publié le 20 mars 

2024,en ligne https://www.francetvinfo.fr/ 

 BOUTIN, Akissi B. (2007), « Déterminant zéro ou omission du déterminant en français de 

côte d’ivoire, Le français en Afrique, 2007, p.161-182, HAL : hal-01408656, 

https://hal-auf.archives-ouvertes.fr/hal-01408656   

GUEBO Y . J. (2022), Tchapali de Vass – Sérénade argotique pour toi,Femme-Patrie. Poésie, 

Collection Harmattan, Côte d’Ivoire. 

HATTIGER J-L.(1983), « Le français populaire d’Abidjan : un cas de pidginisation », Institut 

de Linguistique Appliquée, Université d’Abidjan. 

HATTIGER, J-L. (1980), « Le rôle de langue-cible et des langues-sources dans quelques 

phénomènes de complexification du français populaire d’Abidjan », in Bulletin de 

l’OFCAN, Abidjan, ILA et Paris, INALF-CNRS ; n°1, p.22-38 

KOUADIO N. J. (1990), « Le nouchi abidjanais, naissance d’un argot ou mode linguistique 

passagère », Gouaini/Thiam (éds.), Des Langues et des villes. Actes du colloque 

international « Des langues et des villes », Paris, décembre 1990. Paris, Didier 

Erudition, 1991. p. 373-385.  

LAFAGE S. (1983),  « Petite enquête sur la perception du français populaire ivoirien en 

milieu estudiantin » in Bulletin de l'OFCAN, Abidjan, ILA et Paris, INALF-CNRS ; 

№ 4, pp. 15-57. 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/
https://www.academia.edu/37013208/
https://revues.imist.ma/index.php/L2C/article/view/29329/15168
https://www.francetvinfo.fr/
https://hal-auf.archives-ouvertes.fr/hal-01408656


 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                                   Vol 3, n°01, PP-10-24  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  
 

24 

LAFAGE S.(1984), « Note sur un processus d’appropriation socio-sémantique en contexte 

ivoirien », in Langues et cultures, mélanges offerts à Willy Bal ; 2. Contacts de 

langues et de Cultures ; Cahiers de l’Institut de Linguistique de Louvain, p. 103-112 

LAFAGE S. (1988), « Le rôle des médias et des intellectuels dans la transmission en Côte 

d’ivoire, signe d’une appropriation ? », in CILF, p.51-59  

MEDANG Z. D . (2021), « Senghor, un véritable défenseur de la langue française »,in 

Sudquotidien, Senghor, un véritable défenseur de la langue française - Sud Quotidien  

, en ligne. 

 OUATTARA A. (2009-2023), les coups de la vie, Editions Go Média, Mouna 

 

SENGHOR L. S. (1966), « La langue française, ce trésor "dans les décombres de la 

décolonisation" », (Senghor) (francetvinfo.fr), en ligne. 

SIMARD Y. (1981) ; « Un cas de réduction vocalique en français en français populaire 

d’Abidjan », Bulletin d’étude des plurilinguismes, Nice, IDERIC-ACCT, n°12,p. 5-

15  

 

Société Africaine de Culture, « Le critique africain et son peuple comme producteur de 

civilisation », Colloquede Yaoundé, Paris, Présence Africaine, 1977, p.449 

 

YACOUBA K. (2002)  « Génération zouglou », Cahiers d’Etudes africaines, 168, pp.777-796 

 

YERE H-M (2023), Polo kouman, Polo parle, Editions d’en bas 

 

Copyrights 
 
Le copyright de cet article est conservé par l'auteur ou les auteurs, les droits de première 
publication sont accordés à la revue. Il s'agit d'un article en libre accès distribué selon les 
termes et conditions de la licence Attribution-NonCommercial 4.0 International 
 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/?ref=chooser-v1

