
 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                             Vol 3, N°01, pp.94-111  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  

94 

 

La représentation des animaux chez Alain MABANCKOU1 

 
 

Guy Noé NGOYI  

 

                                                           Université Marien NGOUABI (Congo/Brazzaville) 

 

 guynoengoyi@gmail.com    

 

 

 

 

https://journals.indexcopernicus.com/search/article?articleId=4001756  

 

DOI : https://doi.org/10.55595/CAR202408 

 

Reçu : 5/05/2024 ;         Accepté : 23/07/2022024,           Publié : 31/07/2024 

 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
Financement : L’auteur déclare qu’il n’a reçu aucun financement pour réaliser cette étude. 

Conflit d’intérêts : L’auteur ne signale aucun conflit d’intérêts. 

Anti-plagiat : cet article a été soumis au test anti-plagiat de Plagiarism Chercher X avec un 

taux de 10 % 

 

 

 

 
 

 
 

 

 

 

 
1Comment citer cet article : Ngoyi G.N., (2024). La représentation des animaux dans l’œuvre 

romanesque d’Alain Mabanckou, 05(01), 94-111. 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/
mailto:guynoengoyi@gmail.com
https://journals.indexcopernicus.com/search/article?articleId=4001756


 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                             Vol 3, N°01, pp.94-111  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  

95 

 

 

Mots clés  Résumé  

Homme,  

Animal, 

 Bestiaire,  

Totem, 

 Double, 

comportement 

Nous nous proposons d’étudier la représentation des animaux dans les 

romans d’Alain Mabanckou. Ils sont de diverses espèces et constituent 

le fondement même des textes littéraires. Leur récurrence et leur 

rémanence permettent au lecteur avisé d’observer le mauvais 

comportement de l’homme en société. Certains animaux ont trait à la 

fable ou à la mythologie antique, aux totems protecteurs d’un individu, 

d’un clan, d’une famille ; d’autres renvoient au bestiaire sauvage et 

domestique. Ils servent tous à peindre les vices de l’homme, à les 

corriger. La méthode thématique permet de relever la puissance 

d’obsession de chaque animal, de dégager son sens.  
 

 

 

 

 

The representation of animals at Alain MABANCKOU 

 
 

 

Keywords Abstract 

 man,  

animal,  

bestiary,  

totem, 

 double,  

behavior 

 

 We propose to study the representation of animals in the novels of 

Alain Mabanckou. They are of various kinds and constitute the very 

foundation of literary texts. Their recurrence and persistence allow the 

astute reader to observe the bad behavior of man in society. Certain 

animals relate to fables or ancient mythology, to the protective totems 

of an individual, a clan, a family; others refer to wild and domestic 

bestiaries. They all serve to depict the vices of man, to correct them. 

The thematic method makes it possible to highlight the power of 

obsession of each animal, to identify its meaning. 

 

 

 

. 

 

 

 

 

 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                             Vol 3, N°01, pp.94-111  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  

96 

 

 

Introduction  

 

Notre sujet porte sur la représentation des animaux dans les romans d’Alain 

Mabanckou. Apparemment naturels, ces animaux surgissent sous le prisme de l’imagination 

fertile du créateur pour décrire la cruauté, la monstruosité des hommes. Du coup, ces animaux 

revêtent des caractéristiques symboliques. Ils apparaissent d’ores et déjà comme des 

archétypes représentant « les couches profondes de l’inconscient et de l’instinct, … des 

symboles des principes et des forces cosmiques, matérielles ou spirituelles. Les signes du 

Zodiaque, évoquant les énergies cosmiques, en sont des exemples. Les dieux égyptiens sont 

pourvus des têtes d’animaux, les Évangélistes sont symbolisés par les animaux ; l’Esprit-Saint 

est figuré par une colombe » J. Chevalier, A. Gheerbrant, 1982, (p.52). Ce genre d’animaux 

prolonge les œuvres de l’écrivain congolais. Ils apparaissent de façon obsédante dans celles-

ci, s’imposent avec force à l’esprit de tout lecteur et surtout de celui qui cherche à les scruter, 

à les appréhender en profondeur pour promouvoir l’œuvre de l’écrivain peu ou mal connue. 

Les noms de certains animaux sont visibles dans les titres phares des œuvres à l’instar des 

Mémoires de porc-épic, paru en (2006), Les Cigognes sont immortelles (2018). Ce qui est 

énoncé dans les titres est aussi observable dans le contenu ou la trame des récits romanesques. 

En dehors de ceux-ci, d’autres noms d’animaux sont perceptibles dans les épisodes des 

romans ci-après : Les Petits-fils nègres de Vercingétorix (2002), les Lumières de Pointe Noire 

(2013). Chaque œuvre de fiction citée fait apparaître un animal voire deux espèces d’animaux 

symboliques. Ils constituent non seulement le socle, le fondement ou « le soubassement 

esthétique, éthique et politique » A. H. Asaah, (http : //www.redalyc.org> 17, 2008) des 

romans d’Alain Mabanckou, mais aussi revêtent des significations par connotation. Dotés 

d’une portée littéraire indéniable, les animaux représentés dans le corpus choisi nous 

intéressent énormément du fait qu’ils permettent comme l’affirme M. Martin-Sisteron (2007, 

p.6) « à l’observateur avisé du comportement humain de définir d’une façon simple les 

caractéristiques les plus profondes de ses contemporains par un regard purement externe porté 

sur le monde animal » et d’en dégager le sens intrinsèque.  

Alain Mabanckou n’est pas le premier romancier à représenter les animaux 

symboliques dans ses textes. De tout temps et dans n’importe quel pays du monde, les 

animaux symboliques traversent l’histoire de la littérature. On les retrouve dans tous les 

genres littéraires tels que le théâtre, la poésie et même le roman. Notre étude axée sur ce 

dernier genre a pour objectif d’observer comment les animaux symboliques le caractérisent. 

Ils servent à peindre une humanité en proie à la violence aveugle, à une cruauté insoutenable ; 

ils servent aussi à l’éclairer et à lui transmettre les valeurs fondamentales. Pour bien aborder 

cette étude, la saisie globale du concept nodal est nécessaire. La représentation est l’action 
d’évoquer à travers l’esprit les animaux. Ceux-ci peuvent être des insectes, des oiseaux, des 

serpents, des bêtes domestiques, sauvages ou des hommes. Passés au creuset de l’imagination 

ou inscrits dans l’inconscient collectif, ces animaux revêtent ainsi un caractère symbolique. 

Ils représentent l’homme avec ses qualités et ses défauts. Il n’est donc pas étonnant d’observer 

que l’animal devient une donnée constante de l’imagination humaine depuis l’Antiquité à nos 

jours, à travers les fables. Esope et Pierre Béarn ont écrit 350 fables, La Fontaine seul en a 

écrit 240, Marie de France 100 et Anouilh environ 50, sans oublier Avianus et Phèdre etc. 

Dans la littérature africaine, l’animal requiert aussi les valeurs anthropologiques. Beaucoup 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                             Vol 3, N°01, pp.94-111  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  

97 

de titres d’œuvres font mention des animaux de diverses espèces : Les Vautours (1956) de 

Birago Diop, Les Cancrelats (1980) de Tchicaya U Tam’si, Les Chauves-souris (1980) de 

Bernard Nanga, Les Crapauds-brousse (1979) de Tierno Monenembo, Une vie de crabe 

(1990) de Tanella Boni, Toiles d’araignées (1982) d’Ibrahim Ly, Johnny chien méchant 

(2002) d’Emmanuel Dongala Boundzéki, La Chorale des mouches (2003) de Mukala 

Kadima-Nzuji. Dans tous ces titres, l’homme est animalisé, bestialisé. Les fresques narratives 

d’Alain Mabanckou ne sont pas en reste. Elles s’inscrivent dans une large mesure dans cette 

logique. Voilà pourquoi nous les plaçons au centre de notre préoccupation.  

 Pour bien mener notre étude, nous avons parcouru des œuvres d’Arsène Élongo, 

relative à la Métaphore dans la culture congolaise (2023), l’essai critique de Victor Béry 

publié en 2014, Le Bestiaire dans l’imaginaire congolais. En matière des travaux scientifiques 

portant sur le sujet d’ordre général, nous nous sommes intéressé à ceux de Jean-Désiré 

Elebiyo’o Mvé : « Les isotopies animales et végétales comme pédagogie sur la biodiversité 
dans Mémoires de porc-épic d’Alain Mabanckou », https://www.revue-

akofena.com/xp.content/uploads2022/034-jean-desire-Elebiyoo-Mveַ 377 ; de H. A. Asaah, 

« Au nom de bonnes bêtes : réflexion sur l’inscription des animaux dans la littérature africaine 

francophone », http : //www.redalyc.org˃, 17 (2008). Michel Martin-Sisteron écrit : 

« L’animal et l’homme, l’étonnante aventure de la fable animalière » 2007, tome 160, n01 

www. academie-veterinaire France. fr). Le dernier article que nous avons parcouru porte le 

titre : « Les animaux de la fable ou les métaphores animalières dans la littérature africaine 

d’expression française » (Marie-Françoise Chitour, www.redalyc.org). Cette étude met 

l’accent sur quelques titres où les animaux symboliques sont fortement représentés. Loin de 

là, notre travail s’oriente sur les animaux symboliques dans l’œuvre romanesque d’Alain 

Mabanckou. Ils interpellent notre conscience de par leur récurrence, leur qualité, leur nombre 

et leurs relations d’interdépendance avec l’homme de tout temps. Nous formulons notre 

problématique de la manière suivante : Si les animaux représentés dans les œuvres de 

l’écrivain n’apparaissent pas de façon fortuite, quelles fonctions exercent-ils ? Et quel sens 

littéraire le créateur leur concède-il ? Comme hypothèses de travail, nous pouvons retenir cinq 

points essentiels : la première partie concerne les animaux de la fable ou mythologiques ; la 

deuxième partie renvoie aux animaux totémiques ; la troisième aux animaux sauvages ; la 

quatrième aux animaux domestiques ; la cinquième partie et la dernière permet de dégager la 

portée littéraire des animaux représentés dans les œuvres de fictions de l’écrivain congolais. 

Pour bien mener notre étude, nous allons utiliser l’approche thématique. Elle nous permet de 

relever les récurrences de chaque animal dans les textes, de les analyser scientifiquement afin 

de dégager leur sens, leur portée littéraire.  

 

I. Les animaux mythologiques 

Si hier, les animaux mythologiques étaient perçus comme des monstres fabuleux à 

exemple du « grand dragon rouge, ayant sept têtes et dix cornes, et sur ses têtes sept 

diadèmes » Apocalypse, 12/ 3, du lion de Némée, l’hydre de Lerne, le géant d’Antée, le 

sanglier d’Erymanthe, le taureau de Crète, sans oublier Moby dick, la baleine fabuleuse 

d’Herman Melville, ou encore Guinnârou, le gros caïman de la légende africaine que le héros 

tue pour sauver la population du péril ; aujourd’hui, les animaux récurrents dans les romans 

d’Alain Mabanckou paraissent naturels, mais revêtus des caractéristiques symboliques. Nous 

distinguons trois espèces d’oiseaux : la cigogne, le corbeau et le cormoran. Qu’est-ce qu’ils 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/
http://www.revue-akofena.com/xp.content/uploads2022/034
http://www.revue-akofena.com/xp.content/uploads2022/034
https://www.redalyc.org/articulo
http://www.redalyc.org/


 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                             Vol 3, N°01, pp.94-111  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  

98 

incarnent ? Comment sont-ils représentés ? C’est en répondant à ces questions que nous 

pouvons dégager leur portée littéraire. 

 

I.1. La cigogne 

La cigogne désigne un oiseau échassier migrateur, au longbec relevant d’un bestiaire 

sauvage. Ce sens propre se perd dès qu’elle intègre le récit. Elle devient un oiseau de la fable 

lié à la tradition littéraire de tout temps. Les Grecs vénèrent la cigogne comme un bestiaire de 

la légende ; les Romains par contre la considèrent comme le symbole d’une pitié filiale, d’une 

tendresse maternelle et de la longévité, selon le Nouveau dictionnaire biblique (1992). On lui 

prête le pouvoir d’atteindre l’âge fabuleux. Ce temps légendaire voire mythique influe sur le 

récit d’Alain Mabanckou lorsqu’il reprend la cigogne, l’actualise dans le récit. Il lui fait revêtir 

des caractéristiques d’un dieu ou d’une personne inscrite dans l’éternité. L’attribut qui 

l’illustre est « immortel ». Le rapport de l’homme à l’animal étant établi sur une base 
analogique, nous sommes en droit de parler du surgissement de la métaphore tonique dans le 

texte de l’écrivain. Cette figure de style permet de dénoncer les faiblesses de l’homme en 

société, son mauvais comportement devenu à la mode dans des régimes monocratiques, bref 

l’inhumanité à son paroxysme. En se référant à la cigogne, on note les résonances de la fable 

de Jean de La Fontaine où il tente de peindre les réalités de son temps sans toucher aux 

hommes. Ce sens symbolique de l’oiseau migrateur est perceptible dans le texte de notre 

étude, aussi bien que dans les Lumières de Pointe Noire (2013). Dans ce roman du même 

auteur, le personnage anonyme, touché ou ému par la mort de ses parents proches s’assimile 

à « une cigogne noire dont la durée des pérégrinations dépasse maintenant l’espérance de 

vie » LPN (2013, pp.162-163) ou encore à un « oiseau migrateur au ramage à moitié éteint » 

LPN (2013, p.163). Revenant au titre du texte, Les Cigognes sont immortelles (2018), il 

remplit de façon cumulative les fonctions de tous genres : d’identification, descriptive, 

connotative et même séductive. Ce titre phare présente métaphoriquement l’oiseau échassier 

comme un personnage qui n’est pas sujet à la mort. Lorsqu’on examine le contenu de l’œuvre, 

la cigogne constitue d’abord le sujet d’imagination et de l’imaginaire du protagoniste du texte. 

Il porte le nom de Michel. Ensuite, il est le sujet de ses rêves éveillés. Un jour, il explique ce 

qu’il a vu en songe à son alter ego : « Le professeur reconnaît que moi Michel je peux rêver 

des oiseaux, mais je peux aussi sortir des choses qui sont justes et qui se reposent dans mon 

cerveau jusqu’à ce que je les réveille pour choisir comment je vais bien les utiliser et être 

intelligent dans la vie » (p.228). Dans la vie de tous les jours, les oiseaux énoncés dans l’extrait 

précité ne se font pas uniquement voir dans la vision onirique du personnage, ils surgissent 

parfois dans le texte comme des oiseaux réels, saisonniers. « Il fallait être présent le jour où 

elles [les cigognes] arrivaient à Pointe Noire, autrement ce n’était pas possible de les voir » 

(p.61). Le concept cigogne requiert un caractère symbolique au moment où il est utilisé au 

pluriel : les cigognes. Elles évoquent en filigrane le souvenir d’un chant soviétique que Michel 

maîtrise par cœur et chante couramment. En tant que congolais, il utilise la version française. 

Le contexte idéologique du pays exige que tous les apprenants congolais mémorisent la 

chanson : « Quand les cigognes passent ». Ce chant épique rappelle le souvenir douloureux 

du peuple Soviétique. Il est chanté avec beaucoup de regrets ou de remords au lever des 

couleurs ou lors des cérémonies officielles. À ce moment, il participe à la création du mythe 

des héros russes morts au combat. « Les cigognes blanches qui volent au-dessus des têtes des 

gens ne sont pas de vrais oiseaux mais des soldats soviétiques morts sur les champs de 

batailles inondés de sang » (p.67). Ces soldats russes « ne gisent pas au sein de notre terre / 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                             Vol 3, N°01, pp.94-111  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  

99 

mais se sont transformés en cigognes blanches » (p.59). Il s’agit d’une stratégie que l’écrivain 

utilise pour inscrire les héros martyrs de la révolution socialiste dans l’éternité. Ce sens 

littéraire s’oppose à la conception biblique de l’oiseau migrateur. Il fait partie des oiseaux que 

Dieu a interdits à l’homme de manger. Il doit en avoir une abomination parce qu’ils se révèlent 

souillés. (Lévitique 11/13, 19).    

Lorsqu’on se réfère à l’image métaphorique de la cigogne, associée au sang des soldats 

soviétiques répandu sur le champ de bataille, elle donne au texte une autre tournure 

symbolique. Ce sang ne semble pas être versé en vain. La bataille que les victimes ont livrée 

pour la libération du pays contre les puissances maléfiques les élève au rang de héros 

nationaux, symboles de la révolution que le peuple ne doit pas oublier. Toutefois, il existe une 

différence entre le sens que les Soviétiques donnent aux cigognes de la révolution socialiste 

et la signification que le créateur transcrit dans le récit imaginaire. Cette diversité de 

conceptions réside au niveau de l’interprétation et l’application de l’idéologie socialiste en 
terre étrangère.  

La transposition de l’idéologie socialiste au Congo change le sens du concept cigogne. Il 

renvoie ipso facto aux personnages apparemment réels. Michel en est l’exemple. Il se présente 

comme le protagoniste et se déclare en premier chef une cigogne blanche. Il s’attribue ce 

qualificatif parce qu’il se croit être le seul élève à avoir une parfaite maîtrise de la chanson 

soviétique. Il l’a apprise par cœur pour la chanter chaque fois que les membres du Parti 

Congolais du Travail font une descente dans les écoles de Pointe Noire. L’adjectif de couleur 

blanche paraît significatif. Il renvoie sur le plan connotatif à la pureté, l’honnêteté, ou à ce qui 

paraît original dans la vie des sympathisants. Le concept cigogne désigne en d’autres termes 

les jeunes élèves de l’école primaire ou du collège du pays. Ils constituent la population cible 

du pouvoir parce qu’ils sont réceptifs, fermes dans leur sentiment et aptes à répandre 

l’idéologie nouvelle à toutes les couches de la population. Ces élèves sont jeunes donc 

capables de vite assimiler les principes idéologiques, grâce à l’éducation civique. On les 

appelle des cigognes propres à la nation, parce qu’ils sont au service de la nation. Ils sont 

capables de se sacrifier au nom de la révolution congolaise. La mission que les élèves ont en 

partage est clairement définie : « elle consiste à sacrifier notre vie pour la mission suprême du 

camarade président Marien Ngouabi, en vue de développer notre pays, notre continent et tous 

les continents aussi… » (p.60). Le prix du sacrifice consenti fait revêtir aux apprenants la 

stature de « cigognes blanches de la révolution socialiste congolaise » (p.59) au même titre 

que le chef de l’exécutif. Portant les attributs de cigognes, ces élèves se distinguent 

premièrement du commun des mortels par leur façon de s’habiller : « les filles tout en rose, 

les garçons avec une chemise kaki et un short bleu comme le ciel de la saison sèche » (p.62). 

Il existe dans le texte un autre signe distinctif qui permet d’identifier les cigognes blanches. 

Il s’agit d’un mouchoir ou d’un foulard rouge que les élèves portent autour du cou. À cela, 

nous ajoutons l’insigne du Mouvement National des Pionniers (MNP.). Il fait des élèves des 

pionniers de la révolution, des adjuvants de leur mentor ou de leur guide éclairé. Ils l’aident 

à construire la nation. Ici, le sens de la figure de style est ainsi établi pour « véhiculer une 

idéologie du changement et de l’innovation » selon l’affirmation d’Arsène Elongo, 2023, 

(p.165).   

Au-delà de ce qui vient d’être évoqué, les multiples déplacements du personnage 

historique à l’étranger prolongent son image métaphorique. Le héros acquiert une autre 

épaisseur. Elle l’inscrit parmi les figures de la légende congolaise. Le sujet devient un être 

surdoué, un surhumain capable de s’occuper valablement de l’essor du pays, du 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                             Vol 3, N°01, pp.94-111  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  

100 

développement du continent africain. Quand il meurt en plein exercice du pouvoir, ses œuvres 

le suivent c’est-à-dire ses actions remarquables ne sont jamais oubliées. Elles contribuent à sa 

renaissance immortelle. « La cigogne [que le héros représente] est le symbole le plus courant 

de la longévité. On lui prête le pouvoir d’atteindre un âge fabuleux. Mais alors qu’elle arrive 

à six cents ans, elle ne mange plus, se contentant pour vivre de boire; après deux mille ans, 

elle devient toute noire » J. Chevalier et A. Gheerbrant 1982, (p.292). L’écrivain concède à la 

cigogne cette dernière image pour montrer comment le héros achève sa course au pouvoir en 

apothéose. Le personnage requiert en retour une valeur ajoutée sur le plan axiologique. Quant 

au symbolisme de la cigogne, le sens original n’est pas loin du sens originel. Le tout concourt 

à l’universalité.  

 

I.2. Le corbeau 

Loin des considérations relevant des fables de la Fontaine, d’Ésope et bien d’autres 
écrivains européens, le corbeau est perçu dans un contexte purement africain dans Les Petits-

fils nègres de Vercingétorix (2002). C’est un gros oiseau passereau carnassier à connotation 

négative de par la couleur de son plumage noir et de son bec puissant et noir. Il incarne le 

mystère du fait qu’il assure le rôle de médiateur entre les morts et les vivants. Il est dans ce 

contexte annonciateur d’événements funestes. Mam’Soko, l’épouse de Massengo, le chef du 

village de Louboulou, « avait rêvé de ces oiseaux la veille du départ de mon mari dans l’autre 

monde » (p.236). Le lendemain, le rêve devient une réalité. La description du fait montre qu’il 

est revu en rétrospective par la postérité pour montrer les répercussions de la vision onirique 

dans la vie de tous les jours. Ici, le rêve ne fait pas allusion aux « pensées qui précèdent notre 

sommeil ou alors avec ce que nous avons fait dans la journée » (p.237), il paraît une 

prémonition qui finit par se matérialiser au moment convenable. Un autre extrait du même 

roman rassemble les images oniriques à la réalité quotidienne. « De tous les oiseaux, les 

corbeaux sont seuls dont les présages doivent être pris au sérieux. Quelle que chose est en 

train d’arriver à Louboulou » (p.237). Ce qui s’énonce dans l’extrait susmentionné coïncide 

avec le second cas de figure. Il est fermement soutenu par Mam’Soko. Elle qui a vu en rêve 

les corbeaux présageant la mort de l’époux précité, paraît une voyante suffisamment préparée 

pour annoncer sa propre mort à Maribé, la veille de son départ à Pointe-Rouge avec sa mère. 

Elle attend avec beaucoup de sérénité le jour fatidique puisqu’elle est appelée à rejoindre son 

époux Massengo. Sans hésitation, elle raconte le cauchemar qu’elle a fait la nuit dernière à la 

petite fille qu’elle aime tendrement le lendemain matin. Il ne s’agit pas ici d’une simple 

illusion, mais d’un fait imminent, sur le point de se réaliser. Quelques heures après, celle à 

qui la vision onirique est livrée observe de façon inaccoutumée une multitude de corbeaux 

couvrir le ciel de leur localité.  

 

Je n’ai jamais vu autant de corbeaux survoler le ciel comme en cette fin de la journée. 

Avec leur plumage de deuil, ils rasent les toitures du village. Leur envol est lourd, 

presque hasardeux, comme s’ils revenaient d’un long hivernage. Les arbres des 

parages sont envahis par des corbeaux noirs. Certains se sont posés sur le sol, d’autres 

au-dessus de notre habitation. J’ai décidé d’abandonner un moment mes feuillets et 

d’aller voir Mam’Soko à ce sujet (p.235). 

 

La lecture des signes du temps pousse la petite fille à aller vérifier l’état critique de la 

santé de la vieille femme. En se rendant précipitamment chez elle, Maribé découvre que 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                             Vol 3, N°01, pp.94-111  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  

101 

l’irréparable vient de s’accomplir. Mam’Soko est bien morte. La présence des corbeaux 

partout dans le village, et cela jusqu’au jour de l’inhumation confirme le présage. « Les 

corbeaux ont rasé le ciel, sans s’arrêter sur les branches des arbres de Louboulou » (p.242). 

En dehors du mauvais présage de la mort que le corbeau fait, il participe aussi au deuil de 

l’homme. Ce sens de l’oiseau de mauvais augure donne à l’œuvre une certaine originalité.  

 

I.3. Le cormoran 

 

Autrement appelé corbeau de mer, le cormoran fait partie des oiseaux mystiques, donc 

l’incarnation du mal. Il est perceptible dans les Lumières de Pointe Noire (2013). Ce n’est pas 

un cormoran qui fait surface à Pointe Noire mais un groupe d’oiseaux. Ils arrivent à un 

moment de l’année. Le milieu maritime où on les retrouve est peint comme « le royaume des 

ténèbres » A. Mabanckou (2013, p.227), objet de spéculation des habitants de la ville. Cette 
séquence phrastique est prise pour justifier ce fait :  

   

Le cormoran que j’ai aperçu tout à l’heure passe au-dessus de nos têtes. Placide suit 

son envol et tire une conclusion qui me glace : - ces oiseaux travaillent de concert 

avec les génies de la mer. C’est des complices, c’est eux qui signalent la présence des 

gens aux monstres marins. Ils sont là pour distraire, et quand tu les regardes trop, tu 

es pris de vertiges et tu finis dans le ventre de la mer ! L’oiseau qui vient de passer 

est déçu parce qu’il n’a pas eu ce qu’il souhaitait : il te voulait ! Écoute, rentrons, c’est 

mieux d’aller prendre un pot dans le quartier Rex… A. Mabanckou (2013, pp.227-

228).  

 

Dans Le Commerce des allongés (2022), le cormoran est comparé au personnage qui est 

mort. Enterré après les jours de deuil, il surgit de la tombe, se déplace comme ce corbeau de 

mer en plein vol. La loi de la pesanteur ne domine plus sur lui. Il devient leste à tout 

mouvement, peut se retrouver partout en peu de temps. « Tu n’as plus rien à envier aux 

cormorans, ceux-là que tu admirais dans ton enfance et qui survolaient la côte sauvage, fiers 

de dominer la pesanteur dans une élégance d’envol qui te laissait songer, et tu te demandais 

alors ce que tu ferais si un jour tu pouvais, toi aussi voler comme ces oiseaux aquatiques » A. 

Mabanckou (2022, p.21). La fin du recours aux animaux ayant trait à la mythologie favorise 

le glissement de nos analyses sur l’étude des animaux mystiques, souvent nuisibles à l’homme 

dont la capacité est inférieure à celle du sorcier. Ils constituent ce qu’on appelle 

communément le double de l’homme. 

 

II. Les animaux totémiques 

 

Les animaux totémiques ou mystiques constituent le fondement de l’imaginaire 

romanesque de l’écrivain. Ils sont liés aux croyances ancestrales du monde africain. L’animal 

n’est plus perçu sous l’angle d’une bête naturelle, d’un être animé, par opposition au végétal, 

mais revêt les caractéristiques d’un animal mystique, le double d’un être humain. Le rapport 

entre l’être humain et le totémisme est établi. Les propos inscrits et présentés comme résumé 

des Mémoires de porc-épic (2006) éclairent notre propos : « chaque être humain possède son 

double animal » ou encore à ce qui est rapporté dans un autre roman : « Les animaux sont nos 

parents, ils sont nos doubles, et tu l’as écrit dans ton livre sur le porc-épic » A. Mabanckou, 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                             Vol 3, N°01, pp.94-111  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  

102 

(2013, p.147), éclairent notre propos. Ils se rapportent à l’observation faite par un autre 

écrivain : « Chez moi, tout être a un animal totémique. Chaque monde aussi. Le livre est un 

monde. Il est donc naturel qu’il soit frappé à l’emblème d’un totem » Tchicaya U Tam’ Si 

cité par M. Vincent (1990, p.89). Qu’il s’agisse des propos de l’un des écrivains ou de l’autre, 

l’hypothèse relative à l’existence des animaux totémiques dans les textes de l’écrivain trouve 

son fondement. Ils sont légion. Un personnage tente de citer quelques-uns : « Grand-père 

m’enseignait que tel mouton était un de nos parents, telle chèvre était ma tante maternelle ou 

tel pigeon n’était autre que mon grand-frère disparu par noyade dans le fleuve 

Moukoukoulou » A. Mabanckou (2010, p.313). La liste d’animaux mystiques n’étant pas 

exhaustive, nous pouvons citer entre autres la biche, le coq et le porc-épic. Ces animaux 

totémiques constituent soit ce que l’écrivain qualifie des  « doubles pacifiques » c’est-à-dire 

des totems jouant le rôle protecteur l’être humain, de le guider et de tracer « les sillons de son 

existence » A. Mabanckou (2006, p.16) ; soit ce qu’il appelle « les doubles nuisibles ». Ces 
totems n’ont pour seul but que de nuire à autrui, de distiller le mal, la maladie, la mort aux 

adversaires redoutables des sorciers. Ils sont « plus redoutables » A. Mabanckou (2006, p.16) 

que les premiers. L’analyse minutieuse de chaque animal totémique nous aide à connaître les 

raisons de son apparition et son impact dans les récits. 

 

II.1. La biche  

 

La biche qu’on appelle communément la gazelle ou l’antilope est un animal sauvage 

qu’on retrouve dans les forêts d’Afrique. Décrit dans Les Petits-fils nègres de Vercingétorix 

(2002), il revêt un caractère mystique et devient tabou, frappé d’interdits sociaux, difficiles à 

respecter. Une simple violation de l’interdit conduit inéluctablement au pire. La mort de 

Massengo, le grand chasseur et le chef incontournable du village Louboulou est un exemple 

illustratif. Il a transgressé l’interdit, en dépit des avertissements que la femme lui fait avant 

d’aller à la chasse. Quand il y va, il aperçoit à distance la silhouette d’un animal, autrement 

appelé la biche. Oubliant qu’elle est son double totémique, il prend des dispositions possibles 

pour bien le fusiller. Il ajuste le tir, presse machinalement la détente de l’arme à feu et tire 

avec succès. C’est ce que nous pouvons observer dans cet extrait : 

 

Le coup partit. La détonation catapulta Massengo à plusieurs mètres de l’animal. 

Reprenant ses esprits, il se releva. Il paraissait sortir d’un long sommeil. Il ramassa son 

fusil, se rapprocha de l’animal abattu. Son sang ne fit qu’un tour. La réalité était là. De 

mémoire de chasseur, il n’avait jamais vu cela. L’animal agonisait encore. Mais ce n’était 

pas cela qui l’intriguait le plus. Ce qui lui fit perdre la raison, c’était de constater que 

l’animal avait une tête d’homme. Et pas n’importe quelle tête : celle de Massengo, celle 

du chasseur, du chef du village lui-même… Cette nuit-là, Massengo venait de tuer son 

propre totem, l’animal qui était son double et qui l’avait protégé depuis sa naissance. 

C’était imparable. C’était ainsi que mouraient la plupart des chefs de village du sud du 

Viétongo. Ils abattaient eux-mêmes leur double(…) C’était l’explication que le sorcier 

Tongotsia donna à l’ensemble de la population. Le cadavre du chef fut retrouvé dans la 

forêt. Il n’y avait aucun gibier à ses côtés. Son corps était défiguré, comme s’il s’était 

donné la mort en se tirant une balle dans la tête(…) (p.109). 

 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                             Vol 3, N°01, pp.94-111  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  

103 

S’il existe des biches naturelles, celle qui est décrit dans le texte paraît exceptionnelle. 

Mam’Soko refuse de manger ce genre de gibiers « de peur de manger un de ses proches, voire 

son époux dont elle n’a jamais accepté la mort » (p.107). Dans Lumières de Pointe Noire 
(2013), il est écrit : « La biche et le cerf n’étaient pas des animaux ordinaires. Le mâle est le 

double de ton grand-père Moukila Grégoire, et la femelle, le double de ta grand-mère, 

Henriette N’Soko » (p.154). Quant au faon, il est le double du héros du récit. « Le petit animal 

est encore en brousse, et il vivra aussi longtemps que toi, si ce n’est toi qui vivras aussi 

longtemps que lui » (p.156). La biche, le cerf et le faon sont donc des animaux frappés 

d’abomination, selon la coutume. Ce qui est très représenté dans cette séquence phrastique : 

 

Chez nous on ne chasse que les écureuils et les pangolins, c’est ce que nos ancêtres nous 

donnent comme gibier parce que les autres animaux, sauf si nous recevons un message 

contraire à travers nos rêves, sont les membres de la famille qui sont partis de ce monde 
mais qui vivent dans l’autre. Mangerais-tu ton père, ta mère ou ton frère ? Je pense que 

non. Je sais que c’est des choses bizarres pour toi qui es un enfant élevé dans la ville, ce 

sont pourtant ces réalités qui ont fait de nous ce que nous sommes. Quant à toi, abstiens-

toi de manger la viande de biche ou du cerf car, même si tu n’en mourras pas, il y aura 

quelque chose de toi qui disparaîtra, et ce quelque chose s’appelle la chance, ou plutôt la 

bénédiction (pp.154-155). 

 

Il se dégage à travers ce recours au passé sombre du personnage mythique de Louboulou 

l’intention de critiquer les traditions devenues rétrogrades ou délétères. Nous sommes sans 

ignorer qu’une mémoire renfermée, recroquevillée sur elle-même ne favorise pas le progrès 

social mais plutôt le tue à petit feu. À ces propos, chaque attitude passéiste entraîne les 

hommes à faire marche arrière vers les damnés de la terre. Voilà pourquoi il est donc 

nécessaire de battre en brèche des pratiques animistes de ce genre pour postuler vers un 

lendemain meilleur. 

Quoi qu’il en soit, la biche est un animal toujours beau de nature et très timide. Son 

inscription dans la conscience collective fait qu’elle représente d’abord l’innocence et la 

douceur. Elle symbolise également la vigilance, la capacité de changer rapidement de 

direction, la sensibilité et l’intuition. Au-delà de la biche s’énonce le coq incarnant un autre 

mystère africain.    

 

II.2. Le coq 

 

L’inscription du coq dans le roman Demain j’aurai vingt ans (2010) d’Alain Mabanckou 

crée la spécificité de l’oiseau faisant partie de basse-cour. L’écrivain lui donne un caractère 

symbolique. Il représente ainsi l’ancêtre mythique du clan, de la tribu ou de la famille. Le coq 

n’est pas ici synonyme de l’oiseau annonciateur du lever du jour, celui qu’on voit dans un 

poulailler ou encore est vendu au marché. Le coq, objet de notre étude semble mystique, 

frappé d’interdit au même titre que la biche précédemment étudiée. Il est investi d’un pouvoir 

protecteur découlant des croyances traditionnelles. Nous pouvons constater cela dans cet 

extrait : 

 

Ne touche jamais à ce coq… Le double animal de mon grand-père ? C’était ce vieux coq 

solitaire à la crête en berne. Ce coq était aussi mon grand-père et mon grand-père était 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                             Vol 3, N°01, pp.94-111  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  

104 

aussi ce coq. L’homme et la bête respiraient le même air, souffraient des mêmes douleurs, 

partageaient les mêmes joies. Les plumes de ce coq solitaire étaient dressées comme les 

piquants d'un porc-épic. Ses pattes maigres et arquées montraient que l'animal était d'un 

autre âge, qu'il avait affronté les épreuves de la vie et regardait désormais avec 

indifférence les saisons qui passaient, les gens qui mouraient, les enfants qui naissaient, 

les mariages dans le village. Il n'était plus vraiment de notre époque. Ce coq, je le voyais 

presque partout comme s’il me suivait. Je savais alors que grand-père Massengo n’était 

pas loin de moi, qu’il m’envoyait chaque fois son double animal pour me protéger contre 

les méchants de ce monde. A. Mabanckou ; 2010, (p.314).  

 

La sorcellerie est ainsi légitimée pour peindre le mystère de l’homme. En dehors du rôle 

protecteur que le coq mystique joue dans le récit, au sein des membres du clan, de la famille 

ou de la tribu, il apporte aussi le bonheur à celui qui lui donne chaque fois l’eau, à manger, le 
cajole à tout moment pour attirer ses faveurs. Le membre de la famille qui croit au bonheur 

qu’il procure, est pourvu de tout dans la vie. Celui-ci l’aide à surmonter toutes difficultés, 

comme ce que nous présentent ces propos : 

 

Je m’endormais à ses côtés, j’étais l’enfant le plus heureux de la Terre. Chaque fois que 

je traitais avec respect ce coq, la chance me souriait tellement que lorsque j’allais à la 

pêche je ramenais plus de poissons que les camarades. À l’école du village, mes résultats 

étaient les plus brillants, j’étais le meilleur élève de la région, premier au certificat 

d’études primaires. Il me suffisait de penser à ce coq pour que tout ce qui paraissait 

compliqué aux autres élèves devienne pour moi aussi clair que l’eau de roche (A. 

Mabanckou ; 2010, p.316).   

 

Au-delà de ce qui précède, nous observons que le recours au passé n’est pas un fait du 

hasard. Il incite à la révolte. L’hypocrisie « des gens affamés, des cyniques » conduisant à la 

transgression de l’interdit expose l’animal mythique à la mort. C’est tout un monde qui 

s’effondre. L’exemple du Grand-père Massengo illustre bien notre propos. « Il est mort à 

cause de la gourmandise de mon oncle Loubaki. Celui-ci, qui vivait à quelques centaines de 

mètres de grand-père, avait tenu à manger ce coq solitaire » A. Mabanckou  (2010, p.316) le 

jour de la nouvelle année. Feignant d’ignorer, il tue immanquablement son grand-père. Ce 

phénomène se répercute dans Le Coq solitaire, 2019 où le même bestiaire est peint sous forme 

d’un conte. C’est le fleuron de la famille qui s’effondre. Dans ce dernier ouvrage, l’écrivain 

augmente la liste des animaux totémiques. Il ajoute succinctement le mouton, la chèvre, le 

pigeon.  

 

Un jour, il [grand-père Moukila] me montra un mouton et me dit : ce mouton est un 

membre de notre famille. Tu dois le respecter comme s’il était un humain. […] - Cette 

chèvre, c’est ta tante maternelle ! Ne la dérange pas ! Est-ce que tu aimerais que quelqu’un 

t’interrompe quand toi tu manges ? Quelques minutes après, un pigeon vint se poser sur 

le toit de notre case. Il roucoulait, regardait dans notre direction…. Grand-père Moukila 

[me dit :] - ce pigeon, c’est ma défunte cousine, morte il y a vingt ans. Elle s’est 

transformée en pigeon et me donne les nouvelles de nos ancêtres tous les jours A. 

Mabanckou, 2019, (p.6).   

 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                             Vol 3, N°01, pp.94-111  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  

105 

Quoi qu’il en soit, la fin d’étude des doubles pacifiques annonce le règne des animaux 

symboliques, nuisibles à la vie de leurs semblables.  

 

II.3. Le porc-épic 

 

Loin du sens propre que recèle le porc-épic, c’est-à-dire un petit mammifère rongeur au 

corps recouvert de longs piquants qu’on retrouve dans la forêt, il paraît dans Mémoires de 

porc-épic (2006) un animal de la fable. L’écrivain l’utilise de façon symbolique dans le texte 

pour faire passer un message littéraire à tout lecteur potentiel. Inoffensif de nature, il devient 

dans l’imaginaire de l’écrivain un animal agressif, donc capable de tuer symboliquement 

l’homme. Il lui prête de surcroît un langage humain et parle comme s’il s’agit d’un homme 

s’adressant à son alter ego. « Il y a peut-être des choses que je ne t’ai pas dites ici, par exemple 

mon petit nom, le petit nom que m’avait attribué mon maître, il m’appelait Ngoumba, et dans 
la langue d’ici cela veut dire porc-épic, Kibandi (…) » (p.213). La manière dont l’animal se 

présente dans le texte n’est pas statique. Elle s’énonce, en revanche de façon dynamique. Et 

nous pouvons lire dans un autre passage du texte les propos du porc-épic qui s’imposent dans 

le récit comme un des mécanismes nécessaires à l’élaboration d’une fable. 

 

Je ne suis qu’un animal, un animal de rien du tout, les hommes diraient une bête sauvage 

comme si on ne comptait pas de plus bêtes et de plus sauvages que nous dans leur espèce, 

pour eux, je ne suis qu’un porc-épic, et puisqu’ils ne se fient qu’à ce qu’ils voient, ils 

déduiraient que je n’ai rien de plus particulier, que j’appartiens au rang des mammifères 

munis de longs piquants, ils ajouteraient que je suis incapable de courir aussi vite qu’un 

chien de chasse, que la paresse m’astreint à ne pas vivre loin de l’endroit où je me nourris. 

À vrai dire, je n’ai rien à envier aux hommes, je me moque de leur prétendue intelligence 

puisque j’ai moi-même été pendant longtemps le double de l’homme qu’on appelait 

Kibandi (pp.11-12).  

 

Un animal qui parle, raisonne comme un homme ne peut sortir de la brousse ou de la 

forêt. Il paraît symbolique, semblable aux animaux des contes traditionnels, à l’instar du 

« porc-épic et le lièvre » dans Contes de la brousse et de la forêt (1990) d’André Davesne et 

Joseph Gouin. L’animal à qui l’écrivain prête le langage relève de l’imagination et de 

l’imaginaire de l’écrivain. Dès lors, le porc-épic paraît le totem de Kibandi, le personnage 

principal du roman ; c’est-à-dire son double. Découlant des langues kongos en général et du 

Bembé en particulier, Kibandi signifie en français le totem. Il représente le double de 

l’homme. L’homme qui a un double est qualifié de sorcier. Le créateur distingue deux types 

de sorciers. Ils possèdent des doubles pacifiques. « L’initié se consacrera à faire du bien, il se 

distinguera par sa générosité sans bornes, il donnera l’argent aux paralytiques, aux aveugles, 

aux mendiants, il respectera ses semblables, étudiera les plantes dans le but de guérir les 

malades et veillera à transmettre ses dons aux générations futures (…) » (p.16) et ceux qui 

possèdent des doubles nuisibles, nous nous intéressons à ces derniers. Les doubles nuisibles 

sont « les plus agités des doubles, les plus redoutables » (p.16). Le sorcier fait partie de cet 

ensemble. Il n’est là que pour nuire à autrui, l’empêcher à s’épanouir dans tous les sens du 

mot, bloquer l’évolution intellectuelle et sociale des jeunes, tuer symboliquement son 

prochain. Le mal que distille le sorcier auprès de ses semblables présente des rapports de 

ressemblance avec la « série de meurtres rocambolesques » que commet le porc-épic par le 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                             Vol 3, N°01, pp.94-111  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  

106 

truchement de ses redoutables piquants. Les victimes sont des « villageois qui se retrouvent 

sur la route de Kibandi », suivant la lecture des écrits placés au dos du roman. Pour justifier 

le mal qu’il afflige à ses semblables, le porc-épic met sur le dos des victimes de l’intolérance 

de son maître le prétexte de « la jalousie, la colère, l’envie, l’humiliation, le manque de 

respect » (p.138) à son égard. Le porc-épic commence à réaliser son premier meurtre sur la 

jeune fille Kiminou sous prétexte que son père Loubota a rejeté la demande en mariage de 

Kibandi. « La jeune Kiminou dormait comme un ange, elle avait les bras croisés sur la 

poitrine, je respirai un coup avant d’armer un de mes piquants les plus fermes, puis de le 

projeter en plein sur sa tempe droite, elle n’eut pas le temps de réaliser ce qui lui arrivait, je 

lançai de nouveau un autre piquant, elle frissonna, se débattait en vain, elle était paralysée » 

(p.139). Il s’ensuit après ce premier meurtre toute une série. Amédée, le jeune lettré est mal 

vu et donc destiné à la mort du fait qu’il a manqué du respect aux personnes âgées, les traitant 

d’ignorants, d’idiots. « Nous l’avions mangé… » (pp.146-147). Le porc-épic tue aussi 
Moudiongui, le tireur du bon vin de palme, parce qu’il devenait capricieux. En plus, on l’a 

« surpris en train de déverser du sucre dans le vin de palme qu’il venait de tirer et comme il 

en voulait à son maître, il a même craché dans la gourde en maugréant des paroles méchantes » 

(p.171). Enfin, le pire des meurtres est visible à la page 188. Sous l’ordre de son maître 

Kibandi, le porc-épic occasionne consécutivement trois meurtres parce qu’il veut se 

débarrasser d’éléments gênants. Abeba est mis à mort du fait qu’il se moquait, semble-t-il de 

la maigreur de son maître. Quant à Alaska, on le reproche d’avoir profané la tombe de Marna 

Kibandi. Ikonongo subit la peine semblable à celle du prédécesseur parce qu’il ose défendre 

la cause du profanateur de la tombe. Enfin, le sort de Loumouamou est scellé par le porc-épic 

à cause de la jalousie qu’on lui reproche contre la prétendante en mariage. Elle a rejeté les 

avances de son maître en public. Quelle aberration ? Pourquoi les hommes ne sont-ils plus 

tolérants, n’acceptent-ils pas la contradiction, la divergence d’opinions ? La méchanceté de 

l’homme a atteint un seul critique. Toutes ces pensées sont chaque jour tournées uniquement 

vers le mal. Le paroxysme des passions aveugles vient d’être franchi. « L’homme de bien a 

disparu du pays, et il n’y a plus de juste parmi les hommes ; ils sont tous en embuscade pour 

verser le sang, chacun tend un piège à son semblable », Michée chapitre sept, verset deux. 

Tuer devient un jeu d’enfant.  

Le porc-épic, sous l’égide de son maître est perçu sous l’angle d’un animal agressif, très 

dangereux, un monstre fabuleux, avaleur et destructeur tout ce qui se présente sur son passage. 

Selon Gilbert Durand, il est « le symbole de l’agressivité, de la cruauté » G. Durand (1992, 

p.90) et du maléfice parce qu’il sème non seulement le mal, mais aussi la mort et la désolation 

à la demande de son maître Kibandi. Le prétexte ou l’échappatoire qu’il brandit comme 

argument est le fait de se venger semble-il des humiliations subies. Lorsqu’on observe dans 

le récit des crimes insoutenables qu’il a commis, il y a lieu de s’interroger sur la tradition que 

conservent ces chiens de garde de la société africaine. Autrement appelés sorciers, ils ne sont 

là que pour nuire, entretenir l’obscurantisme dans la famille, et dans le village. Pourquoi le 

méchant homme se plairait-il de précipiter son semblable à la mort pour des raisons 

fallacieuses comme la jalousie, la colère, l’envie, l’humiliation, et le manque de respect ? 

C’est le manque de sympathie, de tolérance et du respect du droit de l’autre qui pousse les 

gens à agir comme des animaux. Étant en Afrique dominée par des régimes dictatoriaux ou 

monarchiques, la figure animale du récit peut aussi nous amener à penser à l’image d’un tyran 

ou d’un démon totalitaire qui n’a d’égard pour personne. Placé au-dessus du commun des 

mortels, il a le droit de vie et de mort de ses sujets. Ce comportement inhumain est ruiné de 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                             Vol 3, N°01, pp.94-111  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  

107 

fond en comble par l’écrivain en se servant des animaux totémiques. Il les représente à dessein 

dans le but de secouer les pesanteurs de la tradition, les velléités humaines et la sorcellerie. 

Quoi qu’il en soit, la relation entre l’homme appartenant à un clan ou une famille et 

l’animal totémique n’est que symbolique. « Il n’y a pas une seule famille qui croit 

sérieusement descendre d’un animal » JP. Makouta-Mboukou, 1980, (p.146).  

 

III. Les animaux sauvages 

Opposés aux animaux domestiques, les animaux sauvages sont des espèces qui 

n’appartiennent pas à l’expérience familière de l’homme. On les retrouve dans la brousse ou 

dans la forêt. Ils ne sont pas nombreux à être décelés dans Les Petits-fils nègres de 

Vercingétorix (2002). Il en existe une seule espèce : les anacondas, entendus au sens large 

comme des grands serpents constricteurs non venimeux des eaux douces d’Amérique du sud, 

assimilables aux boas. Quel sens strict dégagent-ils ?  
 

III.1. L’anaconda 

Si dans la réalité de tous les jours, l’anaconda désigne un grand serpent ophidien 

aquatique d’Amérique du sud, le texte d’Alain Mabanckou transcende le sens propre du terme 

au profit d’un sens symbolique, autrement appelé sens figuré ou connotatif. Il donne au 

concept une dimension nouvelle et n’apparaît pas dans le texte au singulier, mais plutôt au 

pluriel. Dès lors, les anacondas représentent dans la vision imaginaire de l’écrivain un 

ensemble des personnes : des jeunes garçons, fanatiques d’un leader politique. Le nom qui les 

caractérise donne l’impression qu’ils sont dangereux, mordants, invincibles. Ils combattent 

au côté du rebelle Vercingétorix qui tente en vain de défendre la cause de Lebou Kabouya, le 

président déchu de la République de Viétongo, destitué de force par le général Edou. Celui-

ci est aussi soutenu par une milice privée, dénommée les Romains. La lecture intertextuelle 

du concept Romain permet de noter les résonances du personnage antique de Jules César, le 

consul et dictateur à vie romain. Ce général Romain envahit la Gaule, neutralise 

Vercingétorix. Ainsi, s’établissent les liens de rapprochement entre le général Romain et le 

général du pays imaginaire. En dehors du fait que le général Edou est soutenu par les Romains, 

il bénéficie aussi de l’appui des forces étrangères. Il devient plus puissant que son adversaire. 

Quand les deux factions rivales se battent pour conserver le pouvoir, la violence s’installe 

dans la capitale du pays.  

 

Mapapouville s’était désormais scindée en deux. Au nord de la ville, le général et ses 

Romains attendaient les assauts du pouvoir mais projetaient sérieusement d’assiéger la 

capitale. Au sud, son Excellence et ses anacondas imaginaient toutes sortes de stratagèmes 

en vue de désarmer leurs adversaires d’en face, capturer les criminels et traduire le général 

en justice pour complicité d’assassinats (p.183). 

La partition de la ville accentue les clivages ethniques ou linguistiques. La population en 

paie un lourd tribut. Quoi qu’il en soit, l’image du serpent sous toutes ses formes n’est jamais 

appréciée par les hommes de tout temps. À l’instar du Léviathan, le serpent ancien, le symbole 

du mal et de la chute, de la tentation mensongère et néfaste, les anacondas s’inscrivent dans 

la même logique. Ils paraissent l’incarnation du mal. Ils le sécrètent à la population au moment 

où ils s’opposent aux Romains. La conséquence immédiate qu’on observe sur le terrain est le 

pillage systématique, la destruction des édifices publics et les tueries arbitraires orchestrés par 

les deux camps opposés. « Mapapouville n’est plus qu’un charnier » (p.214) à cause du 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                             Vol 3, N°01, pp.94-111  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  

108 

fanatisme aveugle. Les dénominations d’anaconda ou de tout genre qu’un peuple s’attribue 

doit interpeller la conscience de chacun. Cela permet d’éviter le paroxysme des passions, de 

la sauvagerie qui risquent de faire tomber le pays dans les travers, l’intégrisme et le tribalisme. 

Ils ne font que régresser le pays dans la barbarie, inhumanité et compromettent l’avènement 

de la démocratie. 

 

IV. Les animaux de basse-cour ou animaux domestiques 

En dehors du coq rangé parmi les animaux totémiques, les textes d’Alain Mabanckou ne 

sont pas riches en animaux domestiques. Nous n’avons pu repérer qu’un seul dans Lumières 

de Pointe Noire (2013) : le chien du héros anonyme du récit. En dehors du fait qu’il est maigre 

de nature, à l’image d’un chien Batéké, il est bien nourri, bien traité, exempt de fausses 

supputations, des clichés ou des stéréotypes de chien galeux, errant, famélique ou encore de 

chien servile, libidineux. Qu’est-ce qui crée sa spécificité ? Comment l’écrivain le représente-

il dans sa vision imaginaire ? 

IV.1. Le chien :  

Si d’ordinaire, le chien est l’ami fidèle de l’homme depuis la nuit des temps et gardien de 

la maison, le symbole de la ruse et même de la débauche ; il représente d’une part les anciens 

maîtres, les Colons blancs comme dans Et les chiens se taisaient (1970) d’Aimé Césaire ; 

d’autre part les nouveaux maîtres au pouvoir en Afrique dans, Temps de chiens (2001) de 

Patrice Nganang, La République des chiens (2004) de Siangou Dakoumi, Johnny chien 

méchant (2002) d’Emmanuel Dongala. Au-delà de cette pluralité sémantique susmentionnée, 

les Lumières de Pointe Noire (2013) révèlent un autre sens. Le chien symbolise « le double 

gentil » (P.147) du héros. Il est victime malheureusement de la méfiance de son oncle 

Mompéro qui a écourté le nombre de ses jours sur terre. Il est mort parce qu’il est longtemps 

resté attaché à la chaîne. « Si au moins je l’avais laissé en liberté, il aurait survécu » (p.146). 

Revenant au chien de Michel, il paraît réaliste. Il n’est ni galeux, errant ni famélique. Étant le 

fils de sa mère, Michel aime tendrement son chien. Il transpose son affection sur celui-ci ; 

prend soin de lui et le considère comme son « frère, … [sa] sœur » (p.83). En d’autres termes, 

« si un homme n’a pas de frères, les chiens sont ses frères » J. Chevalier, A. Gheerbrant, 1982, 

p.280). Cela fait qu’il « ne fréquente jamais les poubelles de Pointe Noire » (p.79). En plus, 

ce chien est comme une personne avec qui le héros s’accorde sur certains points. « J’avais 

promis de protéger Mboua Mabé, et lui, il m’avait promis de protéger notre parcelle, de nous 

protéger nous aussi. Or, s’il n’est plus là, les méchants qui ont tué le camarade président 

Marien Ngouabi vont entrer dans notre parcelle, nous voler… » (p.80). En dépit du bon 

traitement que Michel et ses parents réservent à ce chien, il finit par quitter définitivement la 

maison de son maître à l’annonce de la mort de Marien Ngouabi. À ce moment, le personnage 

de Michel se retrouve dépaysé, triste. En dehors des considérations, des attributs, du sens 

qu’on a toujours attribué au chien de façon générale, Alain Mabanckou lui donne un sens 
positif relevant de sa vision imaginaire. Si en Lingala, Mboua Mabé signifie chien méchant 

en Français, cela paraît ironique, et antiphrastique. Selon son maître, ce chien est intelligent. 

Il est comme une personne parce qu’il l’écoute avec attention, fait sa volonté, bref, il 

représente l’homme très sensible à la mort du président de la République. La séquence 

phrastique ci-après en témoigne : 

 

Mboua Mabé ne me cache rien. Il me demande toujours s’il veut agir comme ceci ou 

comme cela, s’il veut se gratter ou aller se reposer sous le manguier parce qu’il sait que 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                             Vol 3, N°01, pp.94-111  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  

109 

sans ma permission je vais le blâmer… Mboua Mabé m’a encore montré qu’il est 

intelligent parce que c’est le seul animal de la ville qui a été triste, même avant moi, quand 

on a annoncé la mort du camarade président Marien Ngouabi à la Voix de la Révolution 

congolaise. Quel chien dans le monde entier est capable de tourner le dos à un plat de 

viande de porc aux bananes plantain à cause d’une mauvaise nouvelle qu’il a entendue à 

la radio et qui a eu lieu à plus de cinq cents kilomètres de là où il est en train de manger, 

hein (pp.82-83) ? 

 

L’interrogation du personnage du récit sur le comportement du chien permet de peindre 

son caractère exceptionnel. Il le distingue de tous les chiens qu’on rencontre partout. La 

manière de le peindre crée son originalité dans l’œuvre. Tous les animaux symboliques 

récurrents dans l’œuvre romanesque de l’écrivain sont représentés à dessein. S’ils sont utilisés 

comme prétexte pour s’échapper de la censure, ils jouent un rôle critique, exercent sur le plan 
connotatif des fonctions éducatives, et morales. 

 

V. L’importance ou la portée des animaux représentés dans le texte 

 

Tous les animaux symboliques représentés dans les romans d’Alain Mabanckou ne sont 

pas fortuits. L’auteur assigne à chacun un rôle donné. Dans l’ensemble, ils servent à dénoncer 

les turpitudes, les velléités humaines ; à peindre une humanité en proie au mal, mieux à une 

violence inouïe. La lettre que l’auteur a écrite aux Éditions Seuil est explicite. Placée à la fin 

des Mémoires de porc-épic (2006) avant le résumé de l’œuvre, elle détermine l’importance 

des animaux dans le texte littéraire. 

  

Verre Cassé dressait donc de façon allégorique ses dernières volontés. Pour lui, le monde 

n’est qu’une version approximative d’une fable que nous ne saisirons jamais tant que nous 

continuerons à ne considérer que la représentation matérielle des choses. Je ne peux me 

retenir de vous confier que je me suis laissé emporter par le destin de cet étrange porc-

épic à la fois attachant, bavard, agité, très au fait de la nature humaine et usant de la 

digression comme arme jusqu’au bout afin de nous peindre, nous les humains, et parfois 

nous blâmer sans répit. Et depuis, je ne regarde plus les animaux avec les mêmes yeux. 

D’ailleurs, qui de l’homme et l’animal est vraiment la bête ? Vaste question ! 

 

La nécessité de la symbolisation animalière que le créateur dégage dans le fragment 

textuel susmentionné n’est pas loin de ce que les fabulistes ont mis à la disposition de la 

postérité. « ‘‘Je me sers des animaux pour instruire les hommes’’ écrit La Fontaine dans son 

épitre dédicatoire, tout comme Phèdre nous avait avertis, dans le prologue de son deuxième 

livre, qu’‘‘on ne cherche rien d’autre à travers les fables que d’amener les mortels à corriger 

leurs erreurs, à aiguiser leur prudence au moment d’agir’’ » (M. Martin-Sisteron (2007, p.10). 

Le procédé critique utilisé ici n’est pas dénué de sens. Il garde encore son efficacité jusqu’à 

nos jours et est visible chez l’écrivain congolais. Les animaux symboliques qu’on retrouve 

dans ses œuvres servent de fondement à la critique des problèmes sociaux de notre temps. Il 

tente de flétrir les vices des hommes avec des armes appropriées pour éviter leur contagion. 

    

Conclusion 

https://www.cahierafricainderhetorique.com/


 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                             Vol 3, N°01, pp.94-111  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  

110 

L’étude axée sur la représentation des animaux dans les œuvres paraît une stratégie que 

l’écrivain utilise intentionnellement pour dénoncer le comportement négatif des hommes, les 

traditions rétrogrades, la logique illogique des gouvernants, pour peindre une humanité 

devenue amnésique. En décelant le sens caché de chaque animal symbolique, nous pouvons 

libérer l’avenir obstrué ou obnubilé des hommes en société. Le texte apporte à la postérité un 

message d’espoir. Dès lors, s’inspirer de la fable, s’abreuver à sa source se révèle illimité, une 

activité pérenne dans l’œuvre littéraire. Dans ce contexte, les animaux représentés dans les 

textes sont abordés tantôt comme un outil analogique, tantôt comme un objet d’altérité. Grâce 

au génie créateur de l’écrivain congolais, ces romans acquièrent une certaine originalité. 

 

 

 

 
Références 

 

BERY V., 2014, Le Bestiaire dans l’imaginaire congolais, Paris, Publibook, (76 pages). 

BRUNEL Pierre, 1999, Dictionnaire des mythes d’aujourd’hui, Paris, Rocher, (944 pages) 

CHEVALIER J., GHEERBRANT A., 1982, Dictionnaire des symboles, Paris, Robert-Laffont 

SA, (1230 pages). 

DURAND Gilbert, 1992, Les Structures anthropologiques de l’imaginaire, Paris, Dunod. 

ELONGO Arsène, 2023, Métaphore dans la culture congolaise, Paris, L’Harmattan, (233 

pages). 

H. ASAAH Augustine, 2008, « Au nom de bonnes bêtes : réflexions sur l’inscription des 
animaux dans la littérature africaine francophone », https://www.redalyc.org, 17. 

MAKOUTA-MBOUKOU Jean-Pierre, 1980, Introduction à l’étude du roman négro-africain 
de langue française, Dakar, NEA, (349 pages). 

VINCENT Michel, 1990, « Tchicaya : les années-roman » (pp.84-90), in Notre Librairie. Dix 

ans de littératures 1980 - 1990. I. Maghreb – Afrique noire, N0103 octobre-décembre. 

DAVESNE André et GOUIN Joseph, 1990, Contes de la brousse et de la forêt, Dakar, NEA, 

(208 pages). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Corpus  

https://www.cahierafricainderhetorique.com/
https://www.redalyc.org/


 
 
 

Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                                             Vol 3, N°01, pp.94-111  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 
 

 
L’œuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International 

  Disponible en ligne à    https://www.cahierafricainderhetorique.com  

111 

 

MABANCKOU Alain, 2002, Les Petits-Fils nègres de Vercingétorix, Paris, Le Serpent à 

Plumes. . 

MABANCKOU A., 2006, Mémoires de porc-épic, Paris, Seuil. 

MABANCKOU A., 2010, Demain j’aurai vingt ans, Paris, Gallimard. 

MABANCKOU A., 2013, Lumières de Pointe Noire, Paris, Seuil. 

MABANCKOU A., 2018, Les Cigognes sont immortelles, Paris, Seuil. 

MARTIN-SISTERON M., 2007, « L’animal et l’homme, l’étonnante aventure de la fable 

animalière », (bull Acad. Vet. France. Tome 160, n01 www. academie-veterinaire 

France. fr). 

 

Copyrights 

Le copyright de cet article est conservé par l'auteur ou les auteurs, les droits de première 
publication sont accordés à la revue. Il s'agit d'un article en libre accès distribué selon les 

termes et conditions de la licence Attribution-NonCommercial 4.0 International 

 
 

 

  

https://www.cahierafricainderhetorique.com/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/?ref=chooser-v1

