Cahiers Africains de Rhétorique(fr), Vol 3, N°01, pp.94-111

African Rhetoric Notebooks(An)
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

La représentation des animaux chez Alain MABANCKOU!

Guy Noé NGOYI

Université Marien NGOUABI (Congo/Brazzaville)

guynoengoyi@gmail.com

https://journals.indexcopernicus.com/search/article?articleld=4001756

DOI : https://doi.org/10.55595/CAR202408

Recu : 5/05/2024 ; Accepté : 23/07/2022024, Publié : 31/07/2024

Financement : L auteur déclare qu’il n’a recu aucun financement pour réaliser cette étude.

Conflit d’intéréts : L auteur ne signale aucun conflit d’intéréts.
Anti-plagiat : cet article a été soumis au test anti-plagiat de Plagiarism Chercher X avec un

taux de 10 %

'Comment citer cet article : Ngoyi G.N., (2024). La représentation des animaux dans I’ceuvre

romanesque d’Alain Mabanckou, 05(01), 94-111.
94

@ @ @ L’ceuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0
\ International
Disponible en lignea https://www.cahierafricainderhetorigue.com



https://www.cahierafricainderhetorique.com/
mailto:guynoengoyi@gmail.com
https://journals.indexcopernicus.com/search/article?articleId=4001756

Cahiers Africains de Rhétorique(fr), Vol 3, N°01, pp.94-111
African Rhetoric Notebooks(An)
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

Mots clés Résumé

Homme, Nous nous proposons d’étudier la représentation des animaux dans les
Animal, romans d’Alain Mabanckou. Ils sont de diverses espéces et constituent
Bestiaire, le fondement méme des textes littéraires. Leur récurrence et leur
Totem, rémanence permettent au lecteur avisé d’observer le mauvais
Double, comportement de I’homme en société. Certains animaux ont trait a la

comportement fable ou & la mythologie antique, aux totems protecteurs d’un individu,
d’un clan, d’une famille ; d’autres renvoient au bestiaire sauvage et
domestique. Ils servent tous a peindre les vices de I’homme, a les
corriger. La méthode thématique permet de relever la puissance
d’obsession de chaque animal, de dégager son sens.

Keywords Abstract

man,

animal, We propose to study the representation of animals in the novels of
bestiary, Alain Mabanckou. They are of various kinds and constitute the very
totem, foundation of literary texts. Their recurrence and persistence allow the
double, astute reader to observe the bad behavior of man in society. Certain
behavior animals relate to fables or ancient mythology, to the protective totems

of an individual, a clan, a family; others refer to wild and domestic
bestiaries. They all serve to depict the vices of man, to correct them.
The thematic method makes it possible to highlight the power of
obsession of each animal, to identify its meaning.

95

@ @ @ L’ceuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0

International
Disponible en lignea https://www.cahierafricainderhetorigue.com



https://www.cahierafricainderhetorique.com/

Cahiers Africains de Rhétorique(fr), Vol 3, N°01, pp.94-111
African Rhetoric Notebooks(An)
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

Introduction

Notre sujet porte sur la représentation des animaux dans les romans d’Alain
Mabanckou. Apparemment naturels, ces animaux surgissent sous le prisme de 1’imagination
fertile du créateur pour décrire la cruauté, la monstruosité des hommes. Du coup, ces animaux
revétent des caractéristiques symboliques. lls apparaissent d’ores et déja comme des
archétypes représentant « les couches profondes de I’inconscient et de Iinstinct, ... des
symboles des principes et des forces cosmiques, matérielles ou spirituelles. Les signes du
Zodiaque, évoquant les énergies cosmiques, en sont des exemples. Les dieux égyptiens sont
pourvus des tétes d’animaux, les Evangélistes sont symbolisés par les animaux ; I’Esprit-Saint
est figuré par une colombe » J. Chevalier, A. Gheerbrant, 1982, (p.52). Ce genre d’animaux
prolonge les ceuvres de I’écrivain congolais. Ils apparaissent de fagon obsédante dans celles-
ci, s’imposent avec force a I’esprit de tout lecteur et surtout de celui qui cherche a les scruter,
a les appréhender en profondeur pour promouvoir 1’ceuvre de 1’écrivain peu ou mal connue.
Les noms de certains animaux sont visibles dans les titres phares des ceuvres a I’instar des
Mémoires de porc-épic, paru en (2006), Les Cigognes sont immortelles (2018). Ce qui est
énonce dans les titres est aussi observable dans le contenu ou la trame des récits romanesques.
En dehors de ceux-ci, d’autres noms d’animaux sont perceptibles dans les épisodes des
romans ci-apres : Les Petits-fils négres de Vercingétorix (2002), les Lumiéres de Pointe Noire
(2013). Chaque ceuvre de fiction citée fait apparaitre un animal voire deux espéces d’animaux
symboliques. Ils constituent non seulement le socle, le fondement ou « le soubassement
esthétique, éthique et politique » A. H. Asaah, (http : //www.redalyc.org> 17, 2008) des
romans d’Alain Mabanckou, mais aussi revétent des significations par connotation. Dotés
d’une portée littéraire indéniable, les animaux représentés dans le corpus choisi nous
intéressent énormément du fait qu’ils permettent comme 1’affirme M. Martin-Sisteron (2007,
p.6) «a I’observateur avisé du comportement humain de définir d’une fagon simple les
caractéristiques les plus profondes de ses contemporains par un regard purement externe porté
sur le monde animal » et d’en dégager le sens intrinséque.

Alain Mabanckou n’est pas le premier romancier a représenter les animaux
symboliques dans ses textes. De tout temps et dans n’importe quel pays du monde, les
animaux symboliques traversent I’histoire de la littérature. On les retrouve dans tous les
genres littéraires tels que le théatre, la poésie et méme le roman. Notre étude axée sur ce
dernier genre a pour objectif d’observer comment les animaux symboliques le caractérisent.
Ils servent & peindre une humanité en proie a la violence aveugle, a une cruauté insoutenable ;
ils servent aussi a I’éclairer et a lui transmettre les valeurs fondamentales. Pour bien aborder
cette étude, la saisie globale du concept nodal est nécessaire. La représentation est 1’action
d’évoquer a travers I’esprit les animaux. Ceux-Ci peuvent étre des insectes, des oiseaux, des
serpents, des bétes domestiques, sauvages ou des hommes. Passés au creuset de 1’imagination
ou inscrits dans I’inconscient collectif, ces animaux revétent ainsi un caractere symbolique.
lIs représentent ’homme avec ses qualités et ses défauts. Il n’est donc pas étonnant d’observer
que I’animal devient une donnée constante de I’'imagination humaine depuis I’ Antiquité a nos
jours, a travers les fables. Esope et Pierre Béarn ont ecrit 350 fables, La Fontaine seul en a
écrit 240, Marie de France 100 et Anouilh environ 50, sans oublier Avianus et Phedre etc.
Dans la littérature africaine, I’animal requiert aussi les valeurs anthropologiques. Beaucoup

96

@ @ @ L’ceuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0

International

Disponible en lignea https://www.cahierafricainderhetorigue.com



https://www.cahierafricainderhetorique.com/

Cahiers Africains de Rhétorique(fr), Vol 3, N°01, pp.94-111
African Rhetoric Notebooks(An)
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

de titres d’ceuvres font mention des animaux de diverses espéces : Les Vautours (1956) de
Birago Diop, Les Cancrelats (1980) de Tchicaya U Tam’si, Les Chauves-souris (1980) de
Bernard Nanga, Les Crapauds-brousse (1979) de Tierno Monenembo, Une vie de crabe
(1990) de Tanella Boni, Toiles d’araignées (1982) d’Ibrahim Ly, Johnny chien méchant
(2002) d’Emmanuel Dongala Boundzéki, La Chorale des mouches (2003) de Mukala
Kadima-Nzuji. Dans tous ces titres, ’homme est animalisé, bestialisé. Les fresques narratives
d’Alain Mabanckou ne sont pas en reste. Elles s’inscrivent dans une large mesure dans cette
logique. Voila pourquoi nous les plagons au centre de notre préoccupation.

Pour bien mener notre étude, nous avons parcouru des ceuvres d’Arséne Elongo,
relative a la Métaphore dans la culture congolaise (2023), I’essai critique de Victor Béry
publié en 2014, Le Bestiaire dans ['imaginaire congolais. En matiére des travaux scientifiques
portant sur le sujet d’ordre général, nous nous sommes intéressé a ceux de Jean-Désiré
Elebiyo’o Mvé : « Les isotopies animales et végétales comme pédagogie sur la biodiversité
dans  Mémoires de  porc-épic  d’Alain  Mabanckou »,  https://www.revue-
akofena.com/xp.content/uploads2022/034-jean-desire-Elebiyoo-Mve_377 ; de H. A. Asaah,
« Au nom de bonnes bétes : réflexion sur I’inscription des animaux dans la littérature africaine
francophone », http : //www.redalyc.org>, 17 (2008). Michel Martin-Sisteron écrit :
« L’animal et I’homme, 1’étonnante aventure de la fable animaliére » 2007, tome 160, n°1
www. academie-veterinaire France. fr). Le dernier article que nous avons parcouru porte le
titre : « Les animaux de la fable ou les métaphores animaliéres dans la littérature africaine
d’expression frangaise » (Marie-Frangoise Chitour, www.redalyc.org). Cette étude met
I’accent sur quelques titres ou les animaux symboliques sont fortement représentés. Loin de
14, notre travail s’oriente sur les animaux symboliques dans I’ceuvre romanesque d’Alain
Mabanckou. lls interpellent notre conscience de par leur récurrence, leur qualité, leur nombre
et leurs relations d’interdépendance avec I’homme de tout temps. Nous formulons notre
problématique de la maniére suivante : Si les animaux représentés dans les ceuvres de
I’écrivain n’apparaissent pas de fagon fortuite, quelles fonctions exercent-ils ? Et quel sens
littéraire le créateur leur concéde-il ? Comme hypothéses de travail, nous pouvons retenir cing
points essentiels : la premiére partie concerne les animaux de la fable ou mythologiques ; la
deuxiéme partie renvoie aux animaux totémiques ; la troisieme aux animaux sauvages ; la
guatrieme aux animaux domestiques ; la cinquiéme partie et la derniere permet de dégager la
portée littéraire des animaux représentés dans les ceuvres de fictions de 1’écrivain congolais.
Pour bien mener notre étude, nous allons utiliser I’approche thématique. Elle nous permet de
relever les récurrences de chaque animal dans les textes, de les analyser scientifiqguement afin
de dégager leur sens, leur portée littéraire.

l. Les animaux mythologiques

Si hier, les animaux mythologiques étaient pergus comme des monstres fabuleux a
exemple du «grand dragon rouge, ayant sept tétes et dix cornes, et sur ses tétes sept
diadémes » Apocalypse, 12/ 3, du lion de Némée, ’hydre de Lerne, le géant d’Antée, le
sanglier d’Erymanthe, le taureau de Créte, sans oublier Moby dick, la baleine fabuleuse
d’Herman Melville, ou encore Guinnarou, le gros caiman de la Iégende africaine que le héros
tue pour sauver la population du péril ; aujourd’hui, les animaux récurrents dans les romans
d’Alain Mabanckou paraissent naturels, mais revétus des caractéristiques symboliques. Nous
distinguons trois especes d’oiseaux : la cigogne, le corbeau et le cormoran. Qu’est-ce qu’ils

97

@ @ @ L’ceuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0

International

Disponible en lignea https://www.cahierafricainderhetorigue.com



https://www.cahierafricainderhetorique.com/
http://www.revue-akofena.com/xp.content/uploads2022/034
http://www.revue-akofena.com/xp.content/uploads2022/034
https://www.redalyc.org/articulo
http://www.redalyc.org/

Cahiers Africains de Rhétorique(fr), Vol 3, N°01, pp.94-111
African Rhetoric Notebooks(An)
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

incarnent ? Comment sont-ils représentés ? C’est en répondant & ces questions que nous
pouvons dégager leur portée littéraire.

I.1. La cigogne

La cigogne désigne un oiseau échassier migrateur, au longbec relevant d’un bestiaire
sauvage. Ce sens propre se perd dés qu’elle integre le récit. Elle devient un oiseau de la fable
lié a la tradition littéraire de tout temps. Les Grecs vénerent la cigogne comme un bestiaire de
la Iégende ; les Romains par contre la considérent comme le symbole d’une piti¢ filiale, d’une
tendresse maternelle et de la longévité, selon le Nouveau dictionnaire biblique (1992). On lui
préte le pouvoir d’atteindre ’age fabuleux. Ce temps légendaire voire mythique influe sur le
récit d’Alain Mabanckou lorsqu’il reprend la cigogne, I’actualise dans le récit. Il lui fait revétir
des caractéristiques d’un dieu ou d’une personne inscrite dans I’éternité. L’attribut qui
Iillustre est « immortel ». Le rapport de I’homme a 1’animal étant établi sur une base
analogique, nous sommes en droit de parler du surgissement de la métaphore tonique dans le
texte de I’écrivain. Cette figure de style permet de dénoncer les faiblesses de I’lhomme en
société, son mauvais comportement devenu a la mode dans des régimes monocratiques, bref
I’inhumanité a son paroxysme. En se référant a la cigogne, on note les résonances de la fable
de Jean de La Fontaine ou il tente de peindre les réalités de son temps sans toucher aux
hommes. Ce sens symbolique de I’oiseau migrateur est perceptible dans le texte de notre
étude, aussi bien que dans les Lumiéres de Pointe Noire (2013). Dans ce roman du méme
auteur, le personnage anonyme, touché ou ému par la mort de ses parents proches s’assimile
a «une cigogne noire dont la durée des pérégrinations dépasse maintenant 1’espérance de
vie » LPN (2013, pp.162-163) ou encore a un « oiseau migrateur au ramage a moitié éteint »
LPN (2013, p.163). Revenant au titre du texte, Les Cigognes sont immortelles (2018), il
remplit de facon cumulative les fonctions de tous genres: d’identification, descriptive,
connotative et méme séductive. Ce titre phare présente métaphoriquement I’oiseau échassier
comme un personnage qui n’est pas sujet a la mort. Lorsqu’on examine le contenu de I’ceuvre,
la cigogne constitue d’abord le sujet d’imagination et de I’imaginaire du protagoniste du texte.
Il porte le nom de Michel. Ensuite, il est le sujet de ses réves éveillés. Un jour, il explique ce
qu’il a vu en songe a son alter ego : « Le professeur reconnait que moi Michel je peux réver
des oiseaux, mais je peux aussi sortir des choses qui sont justes et qui se reposent dans mon
cerveau jusqu’a ce que je les réveille pour choisir comment je vais bien les utiliser et étre
intelligent dans la vie » (p.228). Dans la vie de tous les jours, les oiseaux énoncés dans 1’extrait
précité ne se font pas uniquement voir dans la vision onirique du personnage, ils surgissent
parfois dans le texte comme des oiseaux réels, saisonniers. « 1l fallait étre présent le jour ou
elles [les cigognes] arrivaient a Pointe Noire, autrement ce n’était pas possible de les voir »
(p.61). Le concept cigogne requiert un caractere symbolique au moment ou il est utilisé au
pluriel : les cigognes. Elles évoquent en filigrane le souvenir d’un chant soviétique que Michel
maitrise par cceur et chante couramment. En tant que congolais, il utilise la version frangaise.
Le contexte idéologique du pays exige que tous les apprenants congolais mémorisent la
chanson : « Quand les cigognes passent ». Ce chant épique rappelle le souvenir douloureux
du peuple Soviétique. Il est chanté avec beaucoup de regrets ou de remords au lever des
couleurs ou lors des cérémonies officielles. A ce moment, il participe a la création du mythe
des héros russes morts au combat. « Les cigognes blanches qui volent au-dessus des tétes des
gens ne sont pas de vrais oiseaux mais des soldats soviétiques morts sur les champs de
batailles inondés de sang » (p.67). Ces soldats russes « ne gisent pas au sein de notre terre /

98

@ @ @ L’ceuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0

International
Disponible en lignea https://www.cahierafricainderhetorigue.com



https://www.cahierafricainderhetorique.com/

Cahiers Africains de Rhétorique(fr), Vol 3, N°01, pp.94-111
African Rhetoric Notebooks(An)
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

mais se sont transformés en cigognes blanches » (p.59). Il s’agit d’une stratégie que I’écrivain
utilise pour inscrire les héros martyrs de la révolution socialiste dans I’éternité. Ce sens
littéraire s’oppose a la conception biblique de 1’oiseau migrateur. Il fait partie des oiseaux que
Dieu a interdits & I’homme de manger. Il doit en avoir une abomination parce qu’ils se révélent
souillés. (Lévitique 11/13, 19).

Lorsqu’on se réfere a I’image métaphorique de la cigogne, associée au sang des soldats
soviétiques répandu sur le champ de bataille, elle donne au texte une autre tournure
symbolique. Ce sang ne semble pas étre versé en vain. La bataille que les victimes ont livrée
pour la libération du pays contre les puissances maléfiques les éléve au rang de héros
nationaux, symboles de la révolution que le peuple ne doit pas oublier. Toutefois, il existe une
différence entre le sens que les Soviétiques donnent aux cigognes de la révolution socialiste
et la signification que le créateur transcrit dans le récit imaginaire. Cette diversité de
conceptions réside au niveau de I’interprétation et 1’application de I’idéologie socialiste en
terre étrangere.

La transposition de I’idéologie socialiste au Congo change le sens du concept cigogne. 1l
renvoie ipso facto aux personnages apparemment réels. Michel en est I’exemple. Il se présente
comme le protagoniste et se déclare en premier chef une cigogne blanche. 11 s’attribue ce
qualificatif parce qu’il se croit étre le seul éléve a avoir une parfaite maitrise de la chanson
soviétique. Il I’a apprise par cceur pour la chanter chaque fois que les membres du Parti
Congolais du Travail font une descente dans les écoles de Pointe Noire. L’adjectif de couleur
blanche parait significatif. Il renvoie sur le plan connotatif a la pureté, I’honnéteté, ou a ce qui
parait original dans la vie des sympathisants. Le concept cigogne désigne en d’autres termes
les jeunes éléves de 1’école primaire ou du collége du pays. Ils constituent la population cible
du pouvoir parce qu’ils sont réceptifs, fermes dans leur sentiment et aptes a répandre
I’idéologie nouvelle a toutes les couches de la population. Ces éléves sont jeunes donc
capables de vite assimiler les principes idéologiques, grace a 1’éducation civique. On les
appelle des cigognes propres a la nation, parce qu’ils sont au service de la nation. Ils sont
capables de se sacrifier au nom de la révolution congolaise. La mission que les éléves ont en
partage est clairement définie : « elle consiste a sacrifier notre vie pour la mission supréme du
camarade président Marien Ngouabi, en vue de développer notre pays, notre continent et tous
les continents aussi... » (p.60). Le prix du sacrifice consenti fait revétir aux apprenants la
stature de « cigognes blanches de la révolution socialiste congolaise » (p.59) au méme titre
que le chef de I’exécutif. Portant les attributs de cigognes, ces éléves se distinguent
premierement du commun des mortels par leur fagon de s’habiller : « les filles tout en rose,
les gargons avec une chemise kaki et un short bleu comme le ciel de la saison séche » (p.62).
Il existe dans le texte un autre signe distinctif qui permet d’identifier les cigognes blanches.
Il s’agit d’un mouchoir ou d’un foulard rouge que les éléves portent autour du cou. A cela,
nous ajoutons I’insigne du Mouvement National des Pionniers (MNP.). Il fait des éleves des
pionniers de la révolution, des adjuvants de leur mentor ou de leur guide éclairé. Ils I’aident
a construire la nation. Ici, le sens de la figure de style est ainsi établi pour « véhiculer une
idéologie du changement et de I’innovation » selon I’affirmation d’Arséne Elongo, 2023,
(p.165).

Au-dela de ce qui vient d’étre évoqué, les multiples déplacements du personnage
historique a 1’étranger prolongent son image métaphorique. Le héros acquiert une autre
épaisseur. Elle I’inscrit parmi les figures de la 1égende congolaise. Le sujet devient un étre
surdoué, un surhumain capable de s’occuper valablement de 1’essor du pays, du

99

@ @ @ L’ceuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0

International

Disponible en lignea https://www.cahierafricainderhetorigue.com



https://www.cahierafricainderhetorique.com/

Cahiers Africains de Rhétorique(fr), Vol 3, N°01, pp.94-111
African Rhetoric Notebooks(An)
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

développement du continent africain. Quand il meurt en plein exercice du pouvoir, ses ceuvres
le suivent c¢’est-a-dire ses actions remarquables ne sont jamais oubliées. Elles contribuent & sa
renaissance immortelle. « La cigogne [que le héros représente] est le symbole le plus courant
de la longévité. On lui préte le pouvoir d’atteindre un age fabuleux. Mais alors qu’elle arrive
a six cents ans, elle ne mange plus, se contentant pour vivre de boire; aprés deux mille ans,
elle devient toute noire » J. Chevalier et A. Gheerbrant 1982, (p.292). L’écrivain concéde a la
cigogne cette derniére image pour montrer comment le héros achéve sa course au pouvoir en
apothéose. Le personnage requiert en retour une valeur ajoutée sur le plan axiologique. Quant
au symbolisme de la cigogne, le sens original n’est pas loin du sens originel. Le tout concourt
a l’universalité.

1.2. Le corbeau

Loin des considérations relevant des fables de la Fontaine, d’Esope et bien d’autres
écrivains européens, le corbeau est percu dans un contexte purement africain dans Les Petits-
fils négres de Vercingétorix (2002). C’est un gros oiseau passereau carnassier a connotation
négative de par la couleur de son plumage noir et de son bec puissant et noir. Il incarne le
mystére du fait qu’il assure le rdle de médiateur entre les morts et les vivants. Il est dans ce
contexte annonciateur d’événements funestes. Mam’Soko, I’épouse de Massengo, le chef du
village de Louboulou, « avait révé de ces oiseaux la veille du départ de mon mari dans I’autre
monde » (p.236). Le lendemain, le réve devient une réalité. La description du fait montre qu’il
est revu en rétrospective par la postérité pour montrer les répercussions de la vision onirique
dans la vie de tous les jours. Ici, le réve ne fait pas allusion aux « pensées qui précedent notre
sommeil ou alors avec ce que nous avons fait dans la journée » (p.237), il parait une
prémonition qui finit par se matérialiser au moment convenable. Un autre extrait du méme
roman rassemble les images oniriques a la réalité quotidienne. « De tous les oiseaux, les
corbeaux sont seuls dont les présages doivent étre pris au sérieux. Quelle que chose est en
train d’arriver @ Louboulou » (p.237). Ce qui s’énonce dans 1’extrait susmentionné coincide
avec le second cas de figure. Il est fermement soutenu par Mam’Soko. Elle qui a vu en réve
les corbeaux présageant la mort de I’époux précité, parait une voyante suffisamment préparée
pour annoncer sa propre mort a Maribé, la veille de son départ & Pointe-Rouge avec sa mere.
Elle attend avec beaucoup de sérénité le jour fatidique puisqu’elle est appelée a rejoindre son
époux Massengo. Sans hésitation, elle raconte le cauchemar qu’elle a fait la nuit derniére a la
petite fille qu’elle aime tendrement le lendemain matin. Il ne s’agit pas ici d’une simple
illusion, mais d’un fait imminent, sur le point de se réaliser. Quelques heures aprés, celle &
qui la vision onirique est livrée observe de fagcon inaccoutumée une multitude de corbeaux
couvrir le ciel de leur localité.

Je n’ai jamais vu autant de corbeaux survoler le ciel comme en cette fin de la journée.
Avec leur plumage de deuil, ils rasent les toitures du village. Leur envol est lourd,
presque hasardeux, comme s’ils revenaient d’un long hivernage. Les arbres des
parages sont envahis par des corbeaux noirs. Certains se sont posés sur le sol, d’autres
au-dessus de notre habitation. J’ai décidé d’abandonner un moment mes feuillets et
d’aller voir Mam’Soko a ce sujet (p.235).

La lecture des signes du temps pousse la petite fille a aller vérifier 1’état critique de la
santé de la vieille femme. En se rendant précipitamment chez elle, Maribé découvre que

100

@ @ @ L’ceuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0

International

Disponible en lignea https://www.cahierafricainderhetorigue.com



https://www.cahierafricainderhetorique.com/

Cahiers Africains de Rhétorique(fr), Vol 3, N°01, pp.94-111
African Rhetoric Notebooks(An)
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

I’irréparable vient de s’accomplir. Mam’Soko est bien morte. La présence des corbeaux
partout dans le village, et cela jusqu’au jour de I’inhumation confirme le présage. « Les
corbeaux ont rasé le ciel, sans s’arréter sur les branches des arbres de Louboulou » (p.242).
En dehors du mauvais présage de la mort que le corbeau fait, il participe aussi au deuil de
I’homme. Ce sens de I’oiseau de mauvais augure donne a I’ceuvre une certaine originalité.

1.3. Le cormoran

Autrement appelé corbeau de mer, le cormoran fait partie des oiseaux mystiques, donc
I’incarnation du mal. Il est perceptible dans les Lumieres de Pointe Noire (2013). Ce n’est pas
un cormoran qui fait surface a Pointe Noire mais un groupe d’oiseaux. Ils arrivent a un
moment de I’année. Le milieu maritime ou on les retrouve est peint comme « le royaume des
ténébres » A. Mabanckou (2013, p.227), objet de spéculation des habitants de la ville. Cette
séquence phrastique est prise pour justifier ce fait :

Le cormoran que j’ai apergu tout a I’heure passe au-dessus de nos tétes. Placide suit
son envol et tire une conclusion qui me glace : - ces oiseaux travaillent de concert
avec les génies de la mer. C’est des complices, ¢’est eux qui signalent la présence des
gens aux monstres marins. Ils sont la pour distraire, et quand tu les regardes trop, tu
es pris de vertiges et tu finis dans le ventre de la mer ! L’oiseau qui vient de passer
est dégu parce qu’il n’a pas eu ce qu’il souhaitait : il te voulait ! Ecoute, rentrons, ¢ est
mieux d’aller prendre un pot dans le quartier Rex... A. Mabanckou (2013, pp.227-
228).

Dans Le Commerce des allongés (2022), le cormoran est comparé au personnage qui est
mort. Enterré aprés les jours de deuil, il surgit de la tombe, se déplace comme ce corbeau de
mer en plein vol. La loi de la pesanteur ne domine plus sur lui. Il devient leste & tout
mouvement, peut se retrouver partout en peu de temps. « Tu n’as plus rien a envier aux
cormorans, ceux-la que tu admirais dans ton enfance et qui survolaient la c6te sauvage, fiers
de dominer la pesanteur dans une élégance d’envol qui te laissait songer, et tu te demandais
alors ce que tu ferais si un jour tu pouvais, toi aussi voler comme ces oiseaux aquatiques » A.
Mabanckou (2022, p.21). La fin du recours aux animaux ayant trait a la mythologie favorise
le glissement de nos analyses sur I’étude des animaux mystiques, souvent nuisibles a ’homme
dont la capacité est inférieure a celle du sorcier. Ils constituent ce qu’on appelle
communément le double de ’homme.

. Les animaux totémiques

Les animaux totémiques ou mystiques constituent le fondement de 1’imaginaire
romanesque de 1’écrivain. IIs sont liés aux croyances ancestrales du monde africain. L’animal
n’est plus pergu sous I’angle d’une béte naturelle, d’un étre animé, par opposition au végeétal,
mais revét les caractéristiques d’un animal mystique, le double d’un étre humain. Le rapport
entre 1I’étre humain et le totémisme est établi. Les propos inscrits et présentés comme résumé
des Mémoires de porc-épic (2006) éclairent notre propos : « chaque étre humain posséde son
double animal » ou encore a ce qui est rapporté dans un autre roman : « Les animaux sont nos
parents, ils sont nos doubles, et tu 1’as écrit dans ton livre sur le porc-épic » A. Mabanckou,

101

@ @ @ L’ceuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0

International

Disponible en lignea https://www.cahierafricainderhetorigue.com



https://www.cahierafricainderhetorique.com/

Cahiers Africains de Rhétorique(fr), Vol 3, N°01, pp.94-111
African Rhetoric Notebooks(An)
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

(2013, p.147), éclairent notre propos. lls se rapportent a 1’observation faite par un autre
écrivain : « Chez moi, tout étre a un animal totémique. Chaque monde aussi. Le livre est un
monde. Il est donc naturel qu’il soit frappé a I’embléme d’un totem » Tchicaya U Tam’ Si
cité par M. Vincent (1990, p.89). Qu’il s’agisse des propos de 1’un des écrivains ou de I’autre,
I’hypothese relative a I’existence des animaux totémiques dans les textes de 1’écrivain trouve
son fondement. Ils sont légion. Un personnage tente de citer quelques-uns : « Grand-pére
m’enseignait que tel mouton était un de nos parents, telle chévre était ma tante maternelle ou
tel pigeon n’était autre que mon grand-frére disparu par noyade dans le fleuve
Moukoukoulou » A. Mabanckou (2010, p.313). La liste d’animaux mystiques n’étant pas
exhaustive, nous pouvons citer entre autres la biche, le coq et le porc-épic. Ces animaux
totémiques constituent soit ce que 1’écrivain qualifie des « doubles pacifiques » ¢’est-a-dire
des totems jouant le réle protecteur 1’étre humain, de le guider et de tracer « les sillons de son
existence » A. Mabanckou (2006, p.16) ; soit ce qu’il appelle « les doubles nuisibles ». Ces
totems n’ont pour seul but que de nuire a autrui, de distiller le mal, la maladie, la mort aux
adversaires redoutables des sorciers. Ils sont « plus redoutables » A. Mabanckou (2006, p.16)
que les premiers. L’analyse minutieuse de chaque animal totémique nous aide a connaitre les
raisons de son apparition et son impact dans les récits.

11.1. La biche

La biche qu’on appelle communément la gazelle ou ’antilope est un animal sauvage
qu’on retrouve dans les foréts d’Afrique. Décrit dans Les Petits-fils negres de Vercingétorix
(2002), il revét un caractére mystique et devient tabou, frappé d’interdits sociaux, difficiles a
respecter. Une simple violation de I’interdit conduit inéluctablement au pire. La mort de
Massengo, le grand chasseur et le chef incontournable du village Louboulou est un exemple
illustratif. 1l a transgressé I’interdit, en dépit des avertissements que la femme lui fait avant
d’aller & la chasse. Quand il y va, il apercoit & distance la silhouette d’un animal, autrement
appelé la biche. Oubliant qu’elle est son double totémique, il prend des dispositions possibles
pour bien le fusiller. I ajuste le tir, presse machinalement la détente de 1’arme a feu et tire
avec succes. C’est ce que nous pouvons observer dans cet extrait :

Le coup partit. La détonation catapulta Massengo a plusieurs métres de 1’animal.
Reprenant ses esprits, il se releva. Il paraissait sortir d’un long sommeil. Il ramassa son
fusil, se rapprocha de I’animal abattu. Son sang ne fit qu’un tour. La réalité était 1a. De
mémoire de chasseur, il n’avait jamais vu cela. L’animal agonisait encore. Mais ce n’était
pas cela qui ’intriguait le plus. Ce qui lui fit perdre la raison, ¢’était de constater que
I’animal avait une téte d’homme. Et pas n’importe quelle téte : celle de Massengo, celle
du chasseur, du chef du village lui-méme... Cette nuit-la, Massengo venait de tuer son
propre totem, 1’animal qui était son double et qui 1’avait protégé depuis sa naissance.
C’était imparable. C’était ainsi que mouraient la plupart des chefs de village du sud du
Viétongo. lls abattaient eux-mémes leur double(...) C’¢tait ’explication que le sorcier
Tongotsia donna a ’ensemble de la population. Le cadavre du chef fut retrouvé dans la
forét. Il n’y avait aucun gibier a ses cotés. Son corps était défiguré, comme s’il s’était
donné la mort en se tirant une balle dans la téte(...) (p.109).

102

@ @ @ L’ceuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0

International

Disponible en lignea https://www.cahierafricainderhetorigue.com



https://www.cahierafricainderhetorique.com/

Cahiers Africains de Rhétorique(fr), Vol 3, N°01, pp.94-111
African Rhetoric Notebooks(An)
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

S’il existe des biches naturelles, celle qui est decrit dans le texte parait exceptionnelle.
Mam’Soko refuse de manger ce genre de gibiers « de peur de manger un de ses proches, voire
son époux dont elle n’a jamais accepté la mort » (p.107). Dans Lumiéres de Pointe Noire
(2013), il est écrit : « La biche et le cerf n’étaient pas des animaux ordinaires. Le méle est le
double de ton grand-pére Moukila Grégoire, et la femelle, le double de ta grand-mére,
Henriette N’Soko » (p.154). Quant au faon, il est le double du héros du récit. « Le petit animal
est encore en brousse, et il vivra aussi longtemps que toi, si ce n’est toi qui vivras aussi
longtemps que lui » (p.156). La biche, le cerf et le faon sont donc des animaux frappés
d’abomination, selon la coutume. Ce qui est tres représenté dans cette séquence phrastique :

Chez nous on ne chasse que les écureuils et les pangolins, ¢’est ce que nos ancétres nous
donnent comme gibier parce que les autres animaux, sauf si nous recevons un message
contraire a travers nos réves, sont les membres de la famille qui sont partis de ce monde
mais qui vivent dans 1’autre. Mangerais-tu ton pere, ta mére ou ton frere ? Je pense que
non. Je sais que c’est des choses bizarres pour toi qui es un enfant élevé dans la ville, ce
sont pourtant ces réalités qui ont fait de nous ce que nous sommes. Quant a toi, abstiens-
toi de manger la viande de biche ou du cerf car, méme si tu n’en mourras pas, il y aura
quelque chose de toi qui disparaitra, et ce quelque chose s’appelle la chance, ou plutdt la
bénédiction (pp.154-155).

Il se dégage a travers ce recours au passé sombre du personnage mythique de Louboulou
I’intention de critiquer les traditions devenues rétrogrades ou déléteres. Nous sommes sans
ignorer qu’une mémoire renfermée, recroquevillée sur elle-méme ne favorise pas le progrés
social mais plutét le tue & petit feu. A ces propos, chaque attitude passéiste entraine les
hommes a faire marche arriere vers les damnés de la terre. Voila pourquoi il est donc
nécessaire de battre en bréche des pratiques animistes de ce genre pour postuler vers un
lendemain meilleur.

Quoi qu’il en soit, la biche est un animal toujours beau de nature et tres timide. Son
inscription dans la conscience collective fait qu’elle représente d’abord I’innocence et la
douceur. Elle symbolise également la vigilance, la capacité de changer rapidement de
direction, la sensibilité et I’intuition. Au-dela de la biche s’énonce le coq incarnant un autre
mystere africain.

11.2. Le coq

L’inscription du coq dans le roman Demain j aurai vingt ans (2010) d’Alain Mabanckou
crée la spécificité de 1’oiseau faisant partie de basse-cour. L’écrivain lui donne un caractéere
symbolique. Il représente ainsi I’ancétre mythique du clan, de la tribu ou de la famille. Le coq
n’est pas ici synonyme de I’oiseau annonciateur du lever du jour, celui qu’on voit dans un
poulailler ou encore est vendu au marché. Le coq, objet de notre étude semble mystique,
frappé d’interdit au méme titre que la biche précédemment étudiée. Il est investi d’un pouvoir
protecteur découlant des croyances traditionnelles. Nous pouvons constater cela dans cet
extrait :

Ne touche jamais a ce coq... Le double animal de mon grand-pére ? C’était ce vieux coq
solitaire a la créte en berne. Ce coq était aussi mon grand-pere et mon grand-pére était

103

@ @ @ L’ceuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0

International

Disponible en lignea https://www.cahierafricainderhetorigue.com



https://www.cahierafricainderhetorique.com/

Cahiers Africains de Rhétorique(fr), Vol 3, N°01, pp.94-111
African Rhetoric Notebooks(An)
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

aussi ce coq. L’homme et la béte respiraient le méme air, souffraient des mémes douleurs,
partageaient les mémes joies. Les plumes de ce coq solitaire étaient dressees comme les
piquants d'un porc-épic. Ses pattes maigres et arquées montraient que I'animal était d'un
autre age, qu'il avait affronté les épreuves de la vie et regardait désormais avec
indifférence les saisons qui passaient, les gens qui mouraient, les enfants qui naissaient,
les mariages dans le village. 1l n'était plus vraiment de notre époque. Ce coq, je le voyais
presque partout comme s’il me suivait. Je savais alors que grand-pére Massengo n’était
pas loin de moi, qu’il m’envoyait chaque fois son double animal pour me protéger contre
les méchants de ce monde. A. Mabanckou ; 2010, (p.314).

La sorcellerie est ainsi 1égitimée pour peindre le mystére de ’homme. En dehors du réle
protecteur que le coq mystique joue dans le récit, au sein des membres du clan, de la famille
ou de la tribu, il apporte aussi le bonheur a celui qui lui donne chaque fois ’eau, a manger, le
cajole & tout moment pour attirer ses faveurs. Le membre de la famille qui croit au bonheur
qu’il procure, est pourvu de tout dans la vie. Celui-ci I’aide a surmonter toutes difficultés,
comme ce que nous présentent ces propos :

Je m’endormais a ses cotés, j’étais I’enfant le plus heureux de la Terre. Chaque fois que
je traitais avec respect ce coq, la chance me souriait tellement que lorsque j’allais a la
péche je ramenais plus de poissons que les camarades. A ’école du village, mes résultats
étaient les plus brillants, j’étais le meilleur éléve de la région, premier au certificat
d’¢études primaires. Il me suffisait de penser a ce coq pour que tout ce qui paraissait
compliqué aux autres éléves devienne pour moi aussi clair que 1’eau de roche (A.
Mabanckou ; 2010, p.316).

Au-dela de ce qui précéde, nous observons que le recours au passé n’est pas un fait du
hasard. Il incite a la révolte. L hypocrisie « des gens affamés, des cyniques » conduisant a la
transgression de I’interdit expose 1’animal mythique a la mort. C’est tout un monde qui
s’effondre. L’exemple du Grand-pére Massengo illustre bien notre propos. « Il est mort a
cause de la gourmandise de mon oncle Loubaki. Celui-ci, qui vivait a quelques centaines de
meétres de grand-pére, avait tenu @ manger ce coq solitaire » A. Mabanckou (2010, p.316) le
jour de la nouvelle année. Feignant d’ignorer, il tue immanquablement son grand-pére. Ce
phénomene se répercute dans Le Coq solitaire, 2019 ou le méme bestiaire est peint sous forme
d’un conte. C’est le fleuron de la famille qui s’effondre. Dans ce dernier ouvrage, I’écrivain
augmente la liste des animaux totémiques. Il ajoute succinctement le mouton, la chévre, le
pigeon.

Un jour, il [grand-pére Moukila] me montra un mouton et me dit : ce mouton est un
membre de notre famille. Tu dois le respecter comme s’il était un humain. [...] - Cette
cheévre, c’est ta tante maternelle ! Ne la dérange pas ! Est-ce que tu aimerais que quelqu’un
t’interrompe quand toi tu manges ? Quelques minutes apres, un pigeon vint se poser sur
le toit de notre case. Il roucoulait, regardait dans notre direction.... Grand-pére Moukila
[me dit:] - ce pigeon, c’est ma défunte cousine, morte il y a vingt ans. Elle s’est
transformée en pigeon et me donne les nouvelles de nos ancétres tous les jours A.
Mabanckou, 2019, (p.6).

104

@ @ @ L’ceuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0

International

Disponible en lignea https://www.cahierafricainderhetorigue.com



https://www.cahierafricainderhetorique.com/

Cahiers Africains de Rhétorique(fr), Vol 3, N°01, pp.94-111
African Rhetoric Notebooks(An)
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

Quoi qu’il en soit, la fin d’étude des doubles pacifiques annonce le régne des animaux
symboliques, nuisibles a la vie de leurs semblables.

11.3. Le porc-épic

Loin du sens propre que recele le porc-épic, ¢’est-a-dire un petit mammifére rongeur au
corps recouvert de longs piquants qu’on retrouve dans la forét, il parait dans Mémoires de
porc-épic (2006) un animal de la fable. L écrivain 1’utilise de facon symbolique dans le texte
pour faire passer un message littéraire a tout lecteur potentiel. Inoffensif de nature, il devient
dans I’imaginaire de 1’écrivain un animal agressif, donc capable de tuer symboliquement
I’homme. Il lui préte de surcroit un langage humain et parle comme s’il s’agit d’un homme
s’adressant a son alter ego. « 1l y a peut-étre des choses que je ne t’ai pas dites ici, par exemple
mon petit nom, le petit nom que m’avait attribué mon maitre, il m’appelait Ngoumba, et dans
la langue d’ici cela veut dire porc-épic, Kibandi (...) » (p.213). La maniére dont I’animal se
présente dans le texte n’est pas statique. Elle s’énonce, en revanche de fagon dynamique. Et
nous pouvons lire dans un autre passage du texte les propos du porc-épic qui s’imposent dans
le récit comme un des mécanismes nécessaires a 1’élaboration d’une fable.

Je ne suis qu’un animal, un animal de rien du tout, les hommes diraient une béte sauvage
comme si on ne comptait pas de plus bétes et de plus sauvages que nous dans leur espece,
pour eux, je ne suis qu’un porc-épic, et puisqu’ils ne se fient qu’a ce qu’ils voient, ils
déduiraient que je n’ai rien de plus particulier, que j’appartiens au rang des mammiféres
munis de longs piquants, ils ajouteraient que je suis incapable de courir aussi vite qu’un
chien de chasse, que la paresse m’astreint a ne pas vivre loin de I’endroit ot je me nourris.
A vrai dire, je n’ai rien & envier aux hommes, je me moque de leur prétendue intelligence
puisque j’ai moi-méme été pendant longtemps le double de ’homme qu’on appelait
Kibandi (pp.11-12).

Un animal qui parle, raisonne comme un homme ne peut sortir de la brousse ou de la
forét. Il parait symbolique, semblable aux animaux des contes traditionnels, a I’instar du
« porc-épic et le lievre » dans Contes de la brousse et de la forét (1990) d’André Davesne et
Joseph Gouin. L’animal a qui I’écrivain préte le langage reléve de I’imagination et de
I’imaginaire de I’écrivain. Dés lors, le porc-épic parait le totem de Kibandi, le personnage
principal du roman ; c’est-a-dire son double. Découlant des langues kongos en général et du
Bembé en particulier, Kibandi signifie en francais le totem. Il représente le double de
I’homme. L’homme qui a un double est qualifié de sorcier. Le créateur distingue deux types
de sorciers. lls possédent des doubles pacifiques. « L’initié se consacrera a faire du bien, il se
distinguera par sa générosité sans bornes, il donnera I’argent aux paralytiques, aux aveugles,
aux mendiants, il respectera ses semblables, étudiera les plantes dans le but de guérir les
malades et veillera a transmettre ses dons aux générations futures (...) » (p.16) et ceux qui
possédent des doubles nuisibles, nous nous intéressons a ces derniers. Les doubles nuisibles
sont « les plus agités des doubles, les plus redoutables » (p.16). Le sorcier fait partie de cet
ensemble. Il n’est 1a que pour nuire a autrui, I’empécher a s’épanouir dans tous les sens du
mot, bloquer 1’évolution intellectuelle et sociale des jeunes, tuer symboliquement son
prochain. Le mal que distille le sorcier aupres de ses semblables présente des rapports de
ressemblance avec la « série de meurtres rocambolesques » que commet le porc-épic par le

105

@ @ @ L’ceuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0

International

Disponible en lignea https://www.cahierafricainderhetorigue.com



https://www.cahierafricainderhetorique.com/

Cahiers Africains de Rhétorique(fr), Vol 3, N°01, pp.94-111
African Rhetoric Notebooks(An)
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

truchement de ses redoutables piquants. Les victimes sont des « villageois qui se retrouvent
sur la route de Kibandi », suivant la lecture des écrits placés au dos du roman. Pour justifier
le mal qu’il afflige a ses semblables, le porc-épic met sur le dos des victimes de I’intolérance
de son maitre le prétexte de «la jalousie, la colére, I’envie, I’humiliation, le manque de
respect » (p.138) a son égard. Le porc-épic commence a réaliser son premier meurtre sur la
jeune fille Kiminou sous prétexte que son pére Loubota a rejeté la demande en mariage de
Kibandi. « La jeune Kiminou dormait comme un ange, elle avait les bras croisés sur la
poitrine, je respirai un coup avant d’armer un de mes piquants les plus fermes, puis de le
projeter en plein sur sa tempe droite, elle n’eut pas le temps de réaliser ce qui lui arrivait, je
langai de nouveau un autre piquant, elle frissonna, se débattait en vain, elle était paralysée »
(p.139). 11 s’ensuit aprés ce premier meurtre toute une série. Amédee, le jeune lettré est mal
vu et donc destiné a la mort du fait qu’il a manqué du respect aux personnes agées, les traitant
d’ignorants, d’idiots. « Nous I’avions mangé... » (pp.146-147). Le porc-épic tue aussi
Moudiongui, le tireur du bon vin de palme, parce qu’il devenait capricieux. En plus, on I’a
« surpris en train de déverser du sucre dans le vin de palme qu’il venait de tirer et comme il
en voulait a son maitre, il a méme craché dans la gourde en maugréant des paroles méchantes »
(p.171). Enfin, le pire des meurtres est visible & la page 188. Sous ’ordre de son maitre
Kibandi, le porc-épic occasionne consécutivement trois meurtres parce qu’il veut se
débarrasser d’éléments génants. Abeba est mis & mort du fait qu’il se moquait, semble-t-il de
la maigreur de son maitre. Quant a Alaska, on le reproche d’avoir profané la tombe de Marna
Kibandi. Ikonongo subit la peine semblable a celle du prédécesseur parce qu’il ose défendre
la cause du profanateur de la tombe. Enfin, le sort de Loumouamou est scellé par le porc-épic
a cause de la jalousie qu’on lui reproche contre la prétendante en mariage. Elle a rejeté les
avances de son maitre en public. Quelle aberration ? Pourquoi les hommes ne sont-ils plus
tolérants, n’acceptent-ils pas la contradiction, la divergence d’opinions ? La méchanceté de
I’homme a atteint un seul critique. Toutes ces pensées sont chaque jour tournées uniguement
vers le mal. Le paroxysme des passions aveugles vient d’étre franchi. « L’homme de bien a
disparu du pays, et il n’y a plus de juste parmi les hommes ; ils sont tous en embuscade pour
verser le sang, chacun tend un piége a son semblable », Michée chapitre sept, verset deux.
Tuer devient un jeu d’enfant.

Le porc-épic, sous I’égide de son maitre est percu sous 1’angle d’un animal agressif, tres
dangereux, un monstre fabuleux, avaleur et destructeur tout ce qui se présente sur son passage.
Selon Gilbert Durand, il est « le symbole de 1’agressivité, de la cruauté » G. Durand (1992,
p.90) et du maléfice parce qu’il séme non seulement le mal, mais aussi la mort et la désolation
a la demande de son maitre Kibandi. Le prétexte ou I’échappatoire qu’il brandit comme
argument est le fait de se venger semble-il des humiliations subies. Lorsqu’on observe dans
le récit des crimes insoutenables qu’il a commis, il y a lieu de s’interroger sur la tradition que
conservent ces chiens de garde de la société africaine. Autrement appelés sorciers, ils ne sont
Ia que pour nuire, entretenir 1’obscurantisme dans la famille, et dans le village. Pourquoi le
méchant homme se plairait-il de précipiter son semblable a la mort pour des raisons
fallacieuses comme la jalousie, la colére, I’envie, I’humiliation, et le manque de respect ?
C’est le manque de sympathie, de tolérance et du respect du droit de I’autre qui pousse les
gens a agir comme des animaux. Etant en Afrique dominée par des régimes dictatoriaux ou
monarchiques, la figure animale du récit peut aussi nous amener a penser a I’image d’un tyran
ou d’un démon totalitaire qui n’a d’égard pour personne. Placé au-dessus du commun des
mortels, il a le droit de vie et de mort de ses sujets. Ce comportement inhumain est ruiné de

106

@ @ @ L’ceuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0

International

Disponible en lignea https://www.cahierafricainderhetorigue.com



https://www.cahierafricainderhetorique.com/

Cahiers Africains de Rhétorique(fr), Vol 3, N°01, pp.94-111
African Rhetoric Notebooks(An)
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

fond en comble par I’écrivain en se servant des animaux totémiques. 1l les représente a dessein
dans le but de secouer les pesanteurs de la tradition, les velléités humaines et la sorcellerie.

Quoi qu’il en soit, la relation entre I’lhomme appartenant a un clan ou une famille et
I’animal totémique n’est que symbolique. « Il n’y a pas une seule famille qui croit
sérieusement descendre d’un animal » JP. Makouta-Mboukou, 1980, (p.146).

I11. Les animaux sauvages

Opposés aux animaux domestiques, les animaux sauvages sont des espéces qui
n’appartiennent pas a I’expérience familiére de I’lhomme. On les retrouve dans la brousse ou
dans la forét. lls ne sont pas nombreux & étre décelés dans Les Petits-fils négres de
Vercingétorix (2002). Il en existe une seule espece : les anacondas, entendus au sens large
comme des grands serpents constricteurs non venimeux des eaux douces d’ Amérique du sud,
assimilables aux boas. Quel sens strict dégagent-ils ?

II1.1. L’anaconda

Si dans la réalité de tous les jours, I’anaconda désigne un grand serpent ophidien
aquatique d’ Amérique du sud, le texte d’Alain Mabanckou transcende le sens propre du terme
au profit d’un sens symbolique, autrement appelé sens figuré ou connotatif. Il donne au
concept une dimension nouvelle et n’apparait pas dans le texte au singulier, mais plutot au
pluriel. Dés lors, les anacondas représentent dans la vision imaginaire de 1’écrivain un
ensemble des personnes : des jeunes gargcons, fanatiques d’un leader politique. Le nom qui les
caractérise donne I’impression qu’ils sont dangereux, mordants, invincibles. Ils combattent
au coté du rebelle Vercingétorix qui tente en vain de défendre la cause de Lebou Kabouya, le
président déchu de la République de Viétongo, destitué de force par le général Edou. Celui-
ci est aussi soutenu par une milice privée, dénommeée les Romains. La lecture intertextuelle
du concept Romain permet de noter les résonances du personnage antique de Jules César, le
consul et dictateur a vie romain. Ce général Romain envahit la Gaule, neutralise
Vercingétorix. Ainsi, s’établissent les liens de rapprochement entre le général Romain et le
général du pays imaginaire. En dehors du fait que le général Edou est soutenu par les Romains,
il bénéficie aussi de I’appui des forces étrangéres. Il devient plus puissant que son adversaire.
Quand les deux factions rivales se battent pour conserver le pouvoir, la violence s’installe
dans la capitale du pays.

Mapapouville s’était désormais scindée en deux. Au nord de la ville, le général et ses

Romains attendaient les assauts du pouvoir mais projetaient séricusement d’assiéger la

capitale. Au sud, son Excellence et ses anacondas imaginaient toutes sortes de stratagémes

en vue de désarmer leurs adversaires d’en face, capturer les criminels et traduire le général

en justice pour complicité d’assassinats (p.183).

La partition de la ville accentue les clivages ethniques ou linguistiques. La population en
paie un lourd tribut. Quoi qu’il en soit, I’image du serpent sous toutes ses formes n’est jamais
appréciée par les hommes de tout temps. A I’instar du Léviathan, le serpent ancien, le symbole
du mal et de la chute, de la tentation mensongeére et néfaste, les anacondas s’inscrivent dans
la méme logique. Ils paraissent I’incarnation du mal. Ils le sécrétent a la population au moment
ou ils s’opposent aux Romains. La conséquence immédiate qu’on observe sur le terrain est le
pillage systématique, la destruction des édifices publics et les tueries arbitraires orchestrés par
les deux camps opposes. « Mapapouville n’est plus qu’un charnier » (p.214) & cause du

107

@ @ @ L’ceuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0

International

Disponible en lignea https://www.cahierafricainderhetorigue.com



https://www.cahierafricainderhetorique.com/

Cahiers Africains de Rhétorique(fr), Vol 3, N°01, pp.94-111
African Rhetoric Notebooks(An)
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

fanatisme aveugle. Les dénominations d’anaconda ou de tout genre qu’un peuple s’attribue
doit interpeller la conscience de chacun. Cela permet d’éviter le paroxysme des passions, de
la sauvagerie qui risquent de faire tomber le pays dans les travers, I’intégrisme et le tribalisme.
IIs ne font que régresser le pays dans la barbarie, inhumanité et compromettent I’avénement
de la démocratie.

V. Les animaux de basse-cour ou animaux domestiques

En dehors du coq rangé parmi les animaux totémiques, les textes d’Alain Mabanckou ne
sont pas riches en animaux domestiques. Nous n’avons pu repérer qu’un seul dans Lumiéres
de Pointe Noire (2013) : le chien du héros anonyme du récit. En dehors du fait qu’il est maigre
de nature, a I’image d’un chien Batéké, il est bien nourri, bien traité, exempt de fausses
supputations, des clichés ou des stéréotypes de chien galeux, errant, famélique ou encore de
chien servile, libidineux. Qu’est-ce qui crée sa spécificité ? Comment 1’écrivain le représente-
il dans sa vision imaginaire ?

IV.1. Le chien :

Si d’ordinaire, le chien est I’ami fidéle de I’homme depuis la nuit des temps et gardien de
la maison, le symbole de la ruse et méme de la débauche ; il représente d’une part les anciens
maitres, les Colons blancs comme dans Et les chiens se taisaient (1970) d’Aimé Césaire ;
d’autre part les nouveaux maitres au pouvoir en Afrique dans, Temps de chiens (2001) de
Patrice Nganang, La République des chiens (2004) de Siangou Dakoumi, Johnny chien
méchant (2002) d’Emmanuel Dongala. Au-dela de cette pluralité sémantique susmentionnée,
les Lumiéres de Pointe Noire (2013) révélent un autre sens. Le chien symbolise « le double
gentil » (P.147) du héros. Il est victime malheureusement de la méfiance de son oncle
Mompéro qui a écourté le nombre de ses jours sur terre. Il est mort parce qu’il est longtemps
resté attaché a la chaine. « Si au moins je I’avais laissé en liberté, il aurait survécu » (p.146).
Revenant au chien de Michel, il parait réaliste. Il n’est ni galeux, errant ni famélique. Etant le
fils de sa mére, Michel aime tendrement son chien. Il transpose son affection sur celui-ci ;
prend soin de lui et le considére comme son « frére, ... [sa] sceur » (p.83). En d’autres termes,
« siun homme n’a pas de fréeres, les chiens sont ses fréres » J. Chevalier, A. Gheerbrant, 1982,
p.280). Cela fait qu’il « ne fréquente jamais les poubelles de Pointe Noire » (p.79). En plus,
ce chien est comme une personne avec qui le héros s’accorde sur certains points. « J’avais
promis de protéger Mboua Mabé, et lui, il m’avait promis de protéger notre parcelle, de nous
protéger nous aussi. Or, s’il n’est plus 1a, les méchants qui ont tué le camarade président
Marien Ngouabi vont entrer dans notre parcelle, nous voler... » (p.80). En dépit du bon
traitement que Michel et ses parents réservent a ce chien, il finit par quitter définitivement la
maison de son maitre & I’annonce de la mort de Marien Ngouabi. A ce moment, le personnage
de Michel se retrouve dépayse, triste. En dehors des considérations, des attributs, du sens
qu’on a toujours attribué au chien de facon générale, Alain Mabanckou lui donne un sens
positif relevant de sa vision imaginaire. Si en Lingala, Mboua Mabé signifie chien méchant
en Frangais, cela parait ironique, et antiphrastique. Selon son maitre, ce chien est intelligent.
Il est comme une personne parce qu’il I’écoute avec attention, fait sa volonté, bref, il
représente I’homme trés sensible a la mort du président de la République. La séquence
phrastique ci-apres en témoigne :

Mboua Mabé ne me cache rien. Il me demande toujours s’il veut agir comme ceci ou
comme cela, s’il veut se gratter ou aller se reposer sous le manguier parce qu’il sait que

108

@ @ @ L’ceuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0
International

Disponible en lignea https://www.cahierafricainderhetorigue.com



https://www.cahierafricainderhetorique.com/

Cahiers Africains de Rhétorique(fr), Vol 3, N°01, pp.94-111
African Rhetoric Notebooks(An)
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

sans ma permission je vais le blamer... Mboua Mabé m’a encore montré qu’il est
intelligent parce que c’est le seul animal de la ville qui a ét€ triste, méme avant moi, quand
on a annoncé la mort du camarade président Marien Ngouabi a la Voix de la Révolution
congolaise. Quel chien dans le monde entier est capable de tourner le dos a un plat de
viande de porc aux bananes plantain a cause d’une mauvaise nouvelle qu’il a entendue a
la radio et qui a eu lieu a plus de cing cents kilométres de Ia ou il est en train de manger,
hein (pp.82-83) ?

L’interrogation du personnage du récit sur le comportement du chien permet de peindre
son caractére exceptionnel. Il le distingue de tous les chiens qu’on rencontre partout. La
maniére de le peindre crée son originalité¢ dans I’ccuvre. Tous les animaux symboliques
récurrents dans 1’ceuvre romanesque de 1’écrivain sont représentés a dessein. S’ils sont utilisés
comme prétexte pour s’échapper de la censure, ils jouent un role critique, exercent sur le plan
connotatif des fonctions éducatives, et morales.

V. L’importance ou la portée des animaux représentés dans le texte

Tous les animaux symboliques représentés dans les romans d’Alain Mabanckou ne sont
pas fortuits. L auteur assigne a chacun un réle donné. Dans I’ensemble, ils servent & dénoncer
les turpitudes, les velléités humaines ; a peindre une humanité en proie au mal, mieux a une
violence inouie. La lettre que I’auteur a écrite aux Editions Seuil est explicite. Placée a la fin
des Mémoires de porc-épic (2006) avant le résumé de I’ceuvre, elle détermine 1’importance
des animaux dans le texte littéraire.

Verre Cassé dressait donc de facon allégorique ses derniéres volontés. Pour lui, le monde
n’est qu’une version approximative d’une fable que nous ne saisirons jamais tant que nous
continuerons a ne considérer que la représentation matérielle des choses. Je ne peux me
retenir de vous confier que je me suis laissé emporter par le destin de cet étrange porc-
épic a la fois attachant, bavard, agité, trés au fait de la nature humaine et usant de la
digression comme arme jusqu’au bout afin de nous peindre, nous les humains, et parfois
nous blamer sans répit. Et depuis, je ne regarde plus les animaux avec les mémes yeux.
D’ailleurs, qui de ’homme et I’animal est vraiment la béte ? Vaste question !

La nécessité de la symbolisation animaliére que le créateur dégage dans le fragment
textuel susmentionné n’est pas loin de ce que les fabulistes ont mis a la disposition de la
postérité. « <‘Je me sers des animaux pour instruire les hommes’” écrit La Fontaine dans son
épitre dédicatoire, tout comme Phédre nous avait avertis, dans le prologue de son deuxiéme
livre, qu’“‘on ne cherche rien d’autre a travers les fables que d’amener les mortels a corriger
leurs erreurs, a aiguiser leur prudence au moment d’agir’” » (M. Martin-Sisteron (2007, p.10).
Le procédé critique utilisé ici n’est pas dénué de sens. Il garde encore son efficacité jusqu’a
nos jours et est visible chez I’écrivain congolais. Les animaux symboliques qu’on retrouve
dans ses ceuvres servent de fondement a la critique des problémes sociaux de notre temps. Il
tente de flétrir les vices des hommes avec des armes appropriées pour éviter leur contagion.

Conclusion

109

@ @ @ L’ceuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0

International

Disponible en lignea https://www.cahierafricainderhetorigue.com



https://www.cahierafricainderhetorique.com/

Cahiers Africains de Rhétorique(fr), Vol 3, N°01, pp.94-111
African Rhetoric Notebooks(An)
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

L’étude axée sur la représentation des animaux dans les ceuvres parait une stratégie que
I’écrivain utilise intentionnellement pour dénoncer le comportement négatif des hommes, les
traditions rétrogrades, la logique illogique des gouvernants, pour peindre une humanité
devenue amnésique. En décelant le sens caché de chaque animal symbolique, nous pouvons
libérer I’avenir obstrué ou obnubilé des hommes en société. Le texte apporte a la postérité un
message d’espoir. Dés lors, s’inspirer de la fable, s’abreuver a sa source se révéle illimité, une
activité pérenne dans I’ceuvre littéraire. Dans ce contexte, les animaux représentés dans les
textes sont abordés tant6t comme un outil analogique, tantét comme un objet d’altérité. Grace
au génie créateur de 1’écrivain congolais, ces romans acquierent une certaine originalité.

Références

BERY V., 2014, Le Bestiaire dans /’imaginaire congolais, Paris, Publibook, (76 pages).

BRUNEL Pierre, 1999, Dictionnaire des mythes d’aujourd’hui, Paris, Rocher, (944 pages)

CHEVALIER J., GHEERBRANT A., 1982, Dictionnaire des symboles, Paris, Robert-Laffont
SA, (1230 pages).

DURAND Gilbert, 1992, Les Structures anthropologiques de l'imaginaire, Paris, Dunod.

ELONGO Arséne, 2023, Métaphore dans la culture congolaise, Paris, L’Harmattan, (233
pages).

H. ASAAH Augustine, 2008, « Au nom de bonnes bétes : réflexions sur linscription des
animaux dans la littérature africaine francophone », https://www.redalyc.org, 17.

MAKOUTA-MBOUKOU Jean-Pierre, 1980, Introduction a I’étude du roman négro-africain
de langue francaise, Dakar, NEA, (349 pages).

VINCENT Michel, 1990, « Tchicaya : les années-roman » (pp.84-90), in Notre Librairie. Dix
ans de littératures 1980 - 1990. |. Maghreb — Afrique noire, N°103 octobre-décembre.

DAVESNE André et GOUIN Joseph, 1990, Contes de la brousse et de la forét, Dakar, NEA,
(208 pages).

Corpus

110

@ @ @ L’ceuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0

International

Disponible en lignea https://www.cahierafricainderhetorigue.com



https://www.cahierafricainderhetorique.com/
https://www.redalyc.org/

Cahiers Africains de Rhétorique(fr), Vol 3, N°01, pp.94-111
African Rhetoric Notebooks(An)
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

MABANCKOU Alain, 2002, Les Petits-Fils négres de Vercingétorix, Paris, Le Serpent a
Plumes. .

MABANCKOU A., 2006, Mémoires de porc-épic, Paris, Seuil.

MABANCKOQU A., 2010, Demain j aurai vingt ans, Paris, Gallimard.

MABANCKOU A., 2013, Lumieres de Pointe Noire, Paris, Seuil.

MABANCKOQU A., 2018, Les Cigognes sont immortelles, Paris, Seuil.

MARTIN-SISTERON M., 2007, « L’animal et I’homme, I’étonnante aventure de la fable
animaliére », (bull Acad. Vet. France. Tome 160, n°1 www. academie-veterinaire
France. fr).

Copyrights

Le copyright de cet article est conservé par l'auteur ou les auteurs, les droits de premiére
publication sont accordés a la revue. Il s'agit d'un article en libre accés distribué selon les
termes et conditions de la licence Attribution-NonCommercial 4.0 International

111

@ @ @ L’ceuvre est sous la licence Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0

International
Disponible en lignea https://www.cahierafricainderhetorigue.com



https://www.cahierafricainderhetorique.com/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/?ref=chooser-v1

