Cabhiers Africains de Rhétorique(fr), Vol. 2, N°01, pp.93-105, juillet 2023
African Rhetoric Notebooks(An)
ISSN : 2790 -6108, EISSN : 2790-6116

Dieu-merci KOUDINGA NIAMBA
Université Marien Ngouabi, République Congo
dmkoudinga@gmail.com

https://doi.org/10.55595/KND2023
https://orcid.org/0009-0004-9607-9434

Date de réception : 25/06/2023 Date d’acceptation : 25/07/2023  Date de publication : 30/07/2023

Résumé : La cosmophanie est une notion de la théorie mésologique du paysage développée
par Augustin Berque qui traite les manieres dont une réalité paysagére apparait a un sujet.
Notre étude « Cosmophanie paysagére chez Ponge » s’articule autour des différentes
trajections (perceptions) du paysage dans la poésie pongienne. Il s’agira d’¢lucider dans un
corpus de quatre textes poétiques, « Le lézard », « Bords de mer », « La Seine » et « Carnet
du bois de pins », la constitution triple du paysage ainsi que le renouveau lyrique chez Ponge
a travers deux approches modernes du paysage, la mésologie d’ Augustin Berque et la pensée-
paysage de Michel Collot. Cet article s’emploie ainsi montrer comment la notion de paysage
s’accompagne d’une nouvelle catégorisation du vivant.

Mots-clés : Francis Ponge, cosmophanie, paysage, mésologie, lyrisme.

Abstract : Cosmophany is a concept from the mesological theory of landscape developed by
Augustin Berque, which deals with the ways in which a landscape reality appears to a subject.
Our study, « Landscape cosmophany in Ponge's poetry », focuses on the different trajections
(perceptions) of landscape in Ponge's poetry. In a corpus of four poetic texts, 'Le lézard',
'‘Bords de mer', 'La Seine' and 'Carnet du bois de pins', we will attempt to elucidate the
threefold constitution of landscape and Ponge's lyrical renewal through two modern
approaches to landscape, Augustin Berque's mesology and Michel Collot's landscape-
thinking, This article sets out to show how the notion of landscape is accompanied by a new
categorisation of living.

Keywords: Francis Ponge, cosmophany, landscape, mesology, lyricism.

! Comment citer cet article : KOUDINGA NIAMBA D-M, (2023). Cosmophanie
paysagére chez Francis Ponge. Revue Cahiers Africains de Rhétorique, 2 (3), pp-pp. 93-
105.

93



mailto:dmkoudinga@gmail.com
https://doi.org/10.55595/KND2023

Introduction

La cosmophanie est un concept de la mésologie, une théorie du paysage,
réinventée par Augustin Berque pour désigner les différentes monstrations d’un
monde ou d’une réalité naturelle. Elle désigne les termes sous lesquels est saisie une
chose. La cosmophanie paysagére désigne donc I’ensemble des facettes sous
lesquelles le paysage se montre. Berque la conceptualise d’abord comme une
procédure d’harmonisation perceptive du monde « La cosmophanie, n'est autre que la
mise en ordre (le kosmos au sens premier) du donné environnemental par la perception
». Le paysage est selon Augustin Berque la conséquence d’une cosmophanie et d’une
trajection du donné environnement brut.

« Appliquons ces vues a un probléme devenu classique : [’apparition de la notion
de paysage a un certain moment de I’histoire [les Six Dynasties en Chine, la
Renaissance en Europe] (Berque, 2008). Du point de vue écouménal, cela veut
dire que le donné environnemental (S) a été, & ce moment-I1a, prédiqué en tant que
paysage (P). Les sociétés non paysageres (ou le prédicat « paysage » n’existe pas)
prédiquent leur environnement dans les termes qui leur sont propres, c’est-a-dire
les prédicats qui constituent leur propre monde. Cet « apparaitre » d’un monde, est
la cosmophanie ». Cela n’est autre que la trajection de S (la Terre) en P (un
monde), qui fait I’écoumeéne. » (Augustin Berque, 1995, p.14)

Ainsi les choses concrétes, comme telles et non pas abstraites en objets, ne sont jamais
ni universelles, ni neutres ; des le niveau physiologique, elles sont toujours, par une
certaine subjectité, chargées d'un sens et d'une valeur spécifiques ; ce qu'Uexkill
appelle Ton (genre), et que Berque rend par en tant que. 1l décline ces genres de réalité
en diverses catégories : Esston (en tant que nourriture), Schutzton (en tant que
protection), Wohnton (en tant qu'habitat), etc. « L'on notera que ces en-tant-que se
composent toujours, chez Uexkdll, avec un verbe : essen (manger), schutzen
(défendre), wohnen ( habiter), etc. Il y a bien la une action en cours. Uexkull accentue
méme cet aspect actif en parlant aussi de Toming, tonation ; p. ex. Esstonung,
tonation-en-pour-manger, etc. Ladite action, en somme, est un procés en train de
s'accomplir ; a savoir, en mésologie, une trajection : la trajection de I'umgebung en
Umwelt, de 1' environnement en milieu. » (Augustin Berque, 2016, p.44).

Cette trajection, c'est la réalisation de la réalité S/P. C'est un processus. Or
dans ce processus, interviennent successivement toutes sortes d'interprétes I, I, 17’
etc., qui chacun de son cbté ou chacun a son tour vont saisir S en tant que P, soit S/P,
puis S/P en tant que P', soit (S/P)/P’, puis ((S/P)/P')/P", etc. Chacun, concrétement,
hérite en effet la réalité laissée par son prédécesseur ; on ne revient jamais,
abstraitement, au point de départ que serait un pur S. (Augustin Berque, 2016, p.51)
C'est ce que concrétisent, par exemple, les chaines trophiques : I'herbe S trajectée
(digéree) par la vache I en t, devient en t1 d'une part vache, de l'autre bouse, i.e. S',
qui trajectée par le bousier coprophage I' deviendra bousier d'une part, minicrotte de
l'autre, et ainsi de suite, sans que jamais I'on revienne a I'herbe initiale. Comme le
disait Héraclite, (tout passe), et I'on ne se baigne jamais deux fois dans le méme fleuve.

94



Cosmophanie paysagére chez Francis Ponge

Cela est vrai d’autant plus que chez Francis Ponge le paysage n’est pas quelque chose
de figé a la contemplation. Les réalités mondaines sous-tendent une vision plurielle
d’elles-mémes dépendant de leurs différents niveaux d’apparition. La saisie des
réalités paysageres se voit comme une vraie industrie ou la métamorphose incessante
des choses est assurée par un contact et une attente.

« Et, a ce propos, je dirai quelque chose de ce genre d'industrie (de
transformation) qui consiste a placer la matiere au bon endroit, au bon
contact ... et a attendre » (Francis Ponge, 1999, p.744).

Un autre passage qui rejoint clairement cette approche qui consiste a faire du
monde un tout trajectif, est celui de La Seine qui fait apparaitre le fleuve seine dans
une finalité de déhiscences qu’est le livre.

Confondons, confondons sans vergogne la Seine et le livre qu'elle doit
devenir ! (Francis Ponge, 1999, p.263).

Nous soulignons de cette dynamique poétique les strates de la perception de la
ville d’AIX, qui est saisie par Francis Ponge, a travers une trajection nominale, comme
un paysage dans un paysage, un meéta-paysage. Cette trajection nominale se base sur
I’analyse formelle du nom de la wville. La lettre A’ correspondant
approximativement a une montagne par sa forme pyramidale. La lettre I’
symbolisant quelque chose en plein jaillissement. Enfin la lettre X’ qui,
morphologiquement, entrevoit les intersections qui composent la ville.

Il s'agit d'une ville, dans un paysage.

Dans le nom méme de la ville, le paysage (certes de
beaucoup plus important) est inscrit.

L'A y représente la montagne Sainte-Victoire. L'l, des

eaux éternellement jaillissantes. L'X enfin, un séculaire
croisement de routes, comme aussi la croix mise en ce lieu
sur certaine entreprise barbare. (Francis Ponge, 1999, p.116).

S= AIX

l

|
(Ponge)

P=Montagne P’= Mouvement d’cau P>’= croisement de
routes

95



*Cette schématisation est ce qu’Augustin Berque illustre dans le cadre de la
perception du paysage dans un contexte général. (Augustin Berque, 2014, p.55)

L'écriture de Francis Ponge, nous le voyons, semble déterminée par une vision
trajective du monde, une posture a travers laquelle le paysage transparait. L’objectif
poursuivi par cette étude est de montrer que la poétique pongienne est inséparable
d’une quéte ternaire? de la Réalité. Comment se donnent a lire les choses pongiennes ?
Existe-t-il une Réalité séparée de la ternarité (S-1-P) ? A cet effet, deux hypothéses
nous paraissent plausibles : La cosmophanie des choses est ce qui fait sens le monde ;
I’oblitération de I’approche ternaire de la Réalité conduit a I’absolutisation du sujet
humain, a un lyrisme outrancier. Pour analyser cette poétique ternaire du paysage chez
Francis Ponge, nous prendront comme outil d’investigation la mésologie (Augustin
Berque) et la pensée-paysage (Michel Collot).

1- Paysage lézardé

Le Lézard est un texte construit foncierement dans cette poétique de la mise en
relation des choses qui finit par dévoiler la substance du paysage percu. Ponge trouve
dans le lézard, d’abord, un trait a I’humain : Ses mouvements rejoignent ceux de
I’esprit : « Ce petit texte presque sans fagon montre peut-étre comment ’esprit forme
une allégorie puis a volonté la résorbe » (Francis Ponge, 1999, p. 745). C’est une
puissante métaphore du mouvement de I'esprit. Dans ce poéme, Ponge compare le
mouvement du lézard a celui de I'esprit, suggérant qu'il vaut mieux sacrifier le 1ézard
pour sa valeur spirituelle que de le considérer comme une allégorie.

Plusieurs traits caractéristiques de 1’objet surgissent d’abord, puis se développent
et se tressent selon le mouvement spontané de I’esprit pour conduire au theme.
(Francis Ponge, 1999, p. 745).

Si Ponge recourt a I’allégorie ou a 1’analogie ou a la métaphore, c’est pour «
extraire de 1’objet [...] telle ou telle de ses qualités constituantes ». (Jean-Pierre
Richard, 1981, p. 203). La métaphore est pour Ponge est une sorte d’approche de
quéte. Mais le but de cet exercice n’est pas la métaphore. D’ailleurs, Ponge s’en méfie.
Les images ne sont pas pour lui la finalité car elles entrainent un certain
travestissement de la chose. Il veut 1’élément brut, dans sa subjectité [Berque, qui
emprunte le concept a Uexkill, définit la subjectité comme une pleine existence ; la capacité
que posséde chaque chose a s’é-mouvoir de fagon propre : « Le vivant est doué de subjectité.
Comme tel, il interpréte le donné environnemental (Umgebung) pour en faire son milieu
(Umwelt), spécifiqguement adapté a son espece, et aux termes duquel il s'adapte lui-méme,
créativement, dans un cercle vertueux qui est son propre monde. » (Augustin Berque, 2018,
p.40)]. C’est Iillustration qu’il donne de la « boue » que les metaphores occultent :
« Pourtant, ceux qui en décident ainsi (et vous jugent fort mal d'en juger autrement)
aiment aussi a dire ou entendre dire que I'homme n’est qu'un peu de boue. Mais, pour

96



Cosmophanie paysagére chez Francis Ponge

moi, je n'en veux rien dire, sinon que la boue me parait bien différente de I'nomme, et
que peut-étre 1'homme pourrait devenir bien différent de ce qu'il est (et qui n’est pas
de la boue), si seulement il s'attachait moins a contempler ses propres images qu'a
considérer une fois honnétement la boue... » (Francis Ponge, 1999, p.271)

Ce constat est aussi visible dans I’analyse que fait Gérard Farasse qui
catégorise Ponge comme 1’un des poéte les plus réfractaires aux tropes : « A I’inverse
de beaucoup de poetes (je songe aux surréalistes, par exemple), I’ambition de Ponge
n’est pas de faire s’épanouir de belles métaphores : il se méfie des images. Elles vont
a ’assimilation quand lui va a la différence (« la qualité différentielle »). » (Jacques
Derrida, 1999, p.15) Les images ne sont pour autant pas a bannir. Elles constituent
une tentative trajective, et non la visée d’une quéte. C’est d’ailleurs ce que Ponge nous
fait remarquer dans Lézard, ou I’évocation de I’image n’apparait qu’en dernier licu
dans la cosmophanie du lézard.

Confer ma démarche dans mes piéces depuis La Rage de [’expression,
exprimée le plus explicitement, je crois, dans le Lézard, le Volet, etc. ; je
n’aperg¢ois, moi, le symbole ou 1’allégorie, ou le théme abstrait qu’a la toute
derniére minute, et, quand je I’apercois, je le dévoile, je le récite, je le dis.
(Francis Ponge, 2002, p. 209).

Le jardin ou le lézard émerge du mur fissuré est un véritable espace qui
témoigne d'une longue histoire de I'apparition du lézard sur Terre. C'est une partie
importante de notre compréhension de I'évolution, et sa signification ne peut étre
ignorée. Il sert également d'espace littéraire ou familial, nous offrant une occasion
unique d'explorer perceptions propres et interprétations de cette créature ancienne.
Lorsque le mur de la préhistoire se 1ézarde, ce mur du fond de jardin (c’est le jardin
des générations présentes, celui du pére et du fils), — il en sort un petit animal
formidablement dessing, comme un dragon chinois, brusque mais inoffensif chacun
le sait et ¢a le rend bien sympathique. (Francis Ponge, 1999, p. 745).

Ce jardin se voit comme I'arbre généalogique de Francis Ponge, ou I'expression
« pére et fils » est utilisée comme métaphore pour représenter les relations entre les
générations. Le jardin symbolise les liens familiaux qui se transmettent de génération
en génération et rappelle I'importance de ses liens. Dans Le Lézard, l'origine des
choses et I’écriture s'entremélent dans une représentation symbolique. Le 1ézard est
I'alter ego du poéte, représentant son potentiel créatif. L'ouvrage de maconnerie ou il
apparait se montre au pocte a la manieére d’un lieu d’écriture, ou les idées peuvent
s'exprimer a travers des mots. De cette fagon, ce texte retrace a la fois le processus de
création et son résultat, avec le parcours de son personnage principal, d'une créature
insignifiante & un symbole puissant. Et pourquoi donc s’affectionnent-ils aux surfaces
des ouvrages de magonnerie ? A cause de la blancheur éclatante (et morne étendue)
de ces sortes de plages, laquelle attire a s’y poser les mouches, qu’eux guettent et
harponnent du bout de leur langue pointue » (Francis Ponge, 1999, p. 747).

Le mur peut étre vu comme une page d'écriture, un lieu ou naissent les idées. C'est
comme une toile vierge qui offre la possibilité de créer quelque chose de beau et
d'unique. Cette symbolisation murale est similaire a la fagon dont un lézard apparait,

97



sorti de nulle part. Tout comme ce lézard, le poéte nous montre que les idées peuvent
apparaitre sur le « mur» de maniére inattendue et nous offrir de perspectives
insoupgonneées :

Tiens-je tellement & laisser un poéme, un piége ? Et non, plutét, a faire progresser
d’un pas ou deux mon esprit ? A quoi ressemble plus cette surface éclatante de la
roche ou du moéle de magonnerie que j’évoquais tout a 1’heure, qu’a une page ?
(Francis Ponge, 1999, p. 748).

L'écriture et le Iézard ont beaucoup en commun. Les deux nécessitent certaines
conditions pour apparaitre. Voici les conditions nécessaires et suffisantes...,
pratiquement voici comment disposer les choses pour qu’a coup sir apparaisse un
lézard. D’abord un quelconque ouvrage de magonnerie, a la surface éclatante et assez
fort chauffée par le soleil. Puis une faille dans cet ouvrage, par quoi sa surface
communique avec I’ombre et la fraicheur qui sont en son intérieur ou de 1’autre coté.
Qu’une mouche de surcroit s’y pose, comme pour faire la preuve qu’aucun
mouvement inquiétant n’est en vue depuis I’horizon... Par cette faille, sur cette
surface, apparaitra alors un lézard (qui aussitot gobe la mouche). (Francis Ponge,
1999, p. 747). La fissure de I’ouvrage de magonnerie, a travers laquelle le 1ézard
apparait et disparait, est I’esprit du poéte. L esprit est tantot rafraichi par 1’ouvrage
éclatant, tant6t assombri par « un train de pensée grises » :

Qu’un mot par surcroit s’y pose, ou plusieurs mots. Sur cette page, par cette
faille, ne pourra sortir qu’un... (aussit6t gobant tous précédents mots) ... un
petit train de pensées grises, — lequel circule ventre a terre et rentre
volontiers dans les tunnels de I’esprit. (Francis Ponge, 1999, p. 748).

Schématisation ternaire du paysage lézardé

[ 7] P (prédicat) Espace généalogique (P)
Jardin S’ Espace littéraire (P*)
/ Espace familial (P”’)
S (sujet) | Alter égo de Ponge
= (interprete : P>’

Lézard | Ponge)

\ Mur Page d’écriture (P)

S”
[fissuré
P Esprit du poéte (P°)

*Cette schématisation est ce qu’Augustin Berque illustre dans le cadre de la
perception du paysage dans un contexte général. (Augustin Berque, 2014, p.55)

98



Cosmophanie paysagére chez Francis Ponge

2. Le paysage liquide

Dans les poeémes de Francis Ponge, les strates représentatives d’un paysage sont
multiples. La mer est trajectée tel un livre, et la plage le lieu ou 1’on peut lire ce livre.
Cette nature-poéme contient de nombreuses chaines trajectives qui doivent étre
interprétées par le poete, pour ainsi produire un poeme-nature. Cet interpréte n’est
autre que le « I » mésologique, condition imprescriptible de la trajection naturelle en
une nouvelle perspective. Cette réalité est perceptible dans "Bords de mer" :

Tandis que I’air méme tracassé soit par les variations de sa température ou par un
tragique besoin d’influence et d’informations par lui-méme sur chaque chose ne
feuillette pourtant et corne que superficiellement le volumineux tome marin,
I’autre ¢lément plus stable qui nous supporte y plonge obliquement jusqu’a leur
garde rocheuse de larges couteaux terreux qui séjournent dans 1’épaisseur. Parfois
a la rencontre d’un muscle énergique une lame ressort peu a peu : ¢’est ce qu’on
appelle une plage. (Francis Ponge, 1999, p. 29).

L’homme, ici, peut lire le sens de la mer en examinant la zone entre les deux
sections plus ou moins fauves : la plage. L’air a tout moment feuillette la mer et
semblent ne faire qu’un ; c’est 1a que le livre de la mer s’ouvre. La plage est un lieu
plein de texte naturel, avec un flot de paroles débordant. Les vagues et les galets
constitueraient les vers personnels et impersonnels sur cette nature. L’autre exemple
patent d’une nature pré-textuelle est celui que 1’on peut lire dans la poésie La Seine.
Etant faite de matiére liquide, la seine se préte facilement a comprendre comme un
paysage avec prée-ordre textuel. Ponge souligne que les choses liquides se texturisent
adéquatement mieux que les choses solides. Dans La Seine, Ponge retrouve cette
trajection de la nature en texte en tentant de mettre des mots sur des éléments naturels.
Ony lit ce qui suit :

[...] I’écrit présente des caractéres qui le rendent trés proche de la chose signifiée,
c’est-a-dire des objets du monde extérieur, tout comme le liquide est tres proche du
solide. La différence étant qu’il présente la faculté de trouver une configuration
d’énergie libre minimum. Si bien que 1’adéquation d’un écrit aux objets extérieurs
liquides est non seulement non utopique, mais pour ainsi dire fatale, et comme sire
d’avance d’étre réalisée, a la seule condition que tout soit fait pour que I’écrit soit
tel qu’un écrit par définition doit étre... c’est-a-dire pourvu de toutes les qualités
analogues a celles des liquides. (Francis Ponge, 1999, p.251).

Ces observations du poéte montrent a suffisance que son écriture de la nature
ne vient pas d’un automatisme imaginaire, mais que ses lois viennent de la nature a
décrire ou a transcrire. C’est ce que Francis Ponge appelle « la rhétorique par objet »
(Francis Ponge, 1999, p.534), chaque chose commande son écriture et se révéle dans
celle-ci. D’une forme rhétorique par objet (c.-a-d. par poéme). Si ’on ne peut
prétendre que 1’objet prenne nettement la parole (prosopopée), ce qui ferait d’ailleurs
une forme rhétorique trop commode et deviendrait monotone, toutefois chaque objet

99



doit imposer au poéme une forme rhétorique particuliére. Plus de sonnets, d’odes,
d’épigrammes : la forme méme du poéme soit en quelque sorte déterminée par son
sujet. (Francis Ponge, 1999, p.533). La cosuscitation des choses posée dans
« Escargots » s’¢largit dans La Seine avec la cosuscitation des choses et des mots dans
une oSMose :

Et puisqu’il s’agit de la seine, et d’un livre a en faire, d’un livre qu’elle doit devenir,
allons ! Allons ! Pétrissons, a nouveau, ensemble, ces notions de fleuve et de livre.
Voyons comment les faire pénétrer I’une dans I’autre.

Confondons, confondons sans vergogne la seine et le livre qu’elle doit devenir.
(Francis Ponge, 1999, p.263).

La Seine est une puissante exploration de la relation entre I'homme et la nature.
Ponge présente une poétique qui envisage une civilisation dans laguelle I'nomme n'est
pas séparé de la nature mais plut6t intégré a celle-ci. Il examine ce fait a travers son
utilisation de l'imagerie, du symbolisme et du son pour créer une atmosphere
d’harmonie entre I'hnomme et la nature : « Oui, le fleuve est ce cours d’eau sauvage qui
passe a travers tout, a travers les monuments des civilisations les plus raffinées ».
(Francis Ponge, 1999, p.278).

Dans un poéme cosmogonique intitulé "Galet", Ponge montre son soutien aux
liquides comme premier élément. C’est un énorme changement de mentalité pour
Francis Ponge, qui était trés favorable aux éléments solides : « Je me sens maintenant
porté a me féliciter de ce qu’ils [objets fluides] existent, car ils me semblent présenter
avec la parole et les écrits tant de caractéres communs qu’ils vont sans doute me
permettre de rendre compte de ma parole méme et de mes écrits ». (Francis Ponge,
1999, p.278).

3. Trajection paysagére contre lyrisme

Dans le but de jeter un autre regard sur la place du sujet dans 1’esthétisation du
paysage en poésie, largement discutée depuis la seconde moitié du XXéme siecle, une
partie de la critique francaise contemporaine se positionne apparemment a contre-
courant. Si nous consideérons les réflexions de Michel Collot et Jean-Michel Maulpoix,
par exemple, nous pouvons penser la poésie moderne a travers une perspective qui
remet en question la possibilité méme d'un langage objectif. Pour les critiques, méme
en ce qui concerne les poétes qui travaillent la langue dans leur matérialité, il est
possible d'identifier les traits d'une subjectivité lyrique. En ce qui concerne la poésie
pongienne, ces questionnements viseraient & examiner dans quelle mesure parler des
choses mettrait en évidence un désir de s'exposer soi-méme dans un mouvement
d'approche non plus du divin ou du sublime, comme le prétendaient les poétes
romantiques, mais d'un moi qui se laisse entrevoir dans le silence génant causé par le
tumulte des mots.

Dans "D'un lyrisme objectif”, Collot repositionne le débat par rapport a la
présence d'une voix subjective dans 1'ccuvre de Ponge. Pour lui, le livre le plus connu
du poéte, Le Parti pris des choses, publié en 1942, a contribué a la "redéfinition
moderne du lyrisme comme ouverture vers une extériorité et une altérité". Ainsi, le

100



Cosmophanie paysagére chez Francis Ponge

critique défend un autre lyrisme, gqu'il appelle "objectif”, soulignant la distance de
celui-ci par rapport au "lyrisme romantique"”, "compris comme expression d'une
subjectivité congue en termes d'intériorité et d'identité”. (Michel Collot, 2001, p. 443-
449). Certes, la différence ne peut étre que soulignée car alors que l'effusion
sentimentale dans le romantisme était vue comme I'expression d'une singularité, dans
la modernite, la conscience (ou du moins une intuition) de la traversee de l'altérité a
transformé le moi qui parle dans le poéme en un sujet traversé par les autres. Dans
Francis Ponge, entre les mots et les choses, Collot souligne que "entre™ les mots et
les choses dans I'ceuvre pongienne, il est possible de mettre en évidence les "traces de
I'expérience vécue", témoignant "par elles-mémes que le débat entre les mots et les
choses a toujours été médié par un sujet, qui cherchait a se trouver dans cette relation,
méme s'il semblait parfois s'exclure™ (Michel Collot, 1991, p. 9). Dans cette
perspective, "Le Carnet du bois de pins" ne se réaliserait pas seulement en tant que
matiere linguistique dans la trame du poeme, mais aussi comme une perception d'un
sujet qui s'inscrit dans le monde a travers ses experiences personnelles.

Ce moi "cousu par plusieurs” dont parle Maulpoix (Jean-Michel Maulpoix,
2009, p.50) serait en réalité le produit d'un processus de mutilation de son identité.
L'instabilité de I'hnomme moderne se confirme au fil du temps dans I'histoire, elle est
I'un des phénomenes résultant de la destitution d'anciennes croyances qui assuraient
une individualité integre, comme la présence du divin ou de lI'amour idéalisé. Le
critique montre dans un autre livre, Du Lyrisme (Jean-Michel Maulpoix, 2000, p. 111-
147), que dans ce processus d’auto(re)connaissance, I'écrivain, "mal groupé a lui-
méme", contemplerait son ceuvre : "ce type de toile ou coquille que nous appelons
‘texte™, ety trouverait un refuge ou il viendrait "se loger".

Si la question du sujet délogé de lui-méme est posée pour Francis Ponge, sa
maniére de réagir et de s'exprimer serait, comme nous l'avons vu, en allant vers les
choses. En prenant cette ressource comme mode particulier d'entrer dans la langue par
I'écriture, le poete mettrait en scéne de maniere exemplaire la confrontation du sujet
conscient de sa subordination a la langue. D'ou l'origine d'un "drame de I'expression™
(Collot, 2005 et Maulpoix, 2013), car il percevrait I'impossibilité de s'exprimer,
d’exprimer ses sentiments les plus intimes dans le langage de tout le monde™
(MICHEL COLLOT, 2005, p. 119). Il resterait alors au poete a fuir ce "carrousel”, et
pour cela, il choisirait de "connaitre des millions de sentiments différents (...) au
contact des choses, dont la diversité infinie n'a jamais été véritablement considerée
par la langue. Car les hommes n'ont fait que projeter sur elles leur misérable état
d'@me" (Michel Collot, 2005, p. 120). Tant Collot que Maulpoix soulignent ce
"drame" qui donnerait lieu a une crise conduisant le poéte a déclarer, dans Rhétorique,
texte écrit entre 1929 et 1930, son impuissance face aux mots "tous préts”. Voyons le
fragment dans lequel, pour les critiques, le poéte exposerait de maniere
paradigmatique ce conflit :

On peut leur dire : au moins donnez la parole a la plus petite partie de vous-
mémes. Soyez poétes. lls répondront : mais c'est surtout la, encore la que je sens
les autres en moi-méme, quand je cherche a m'exprimer et que je n'y arrive pas.

101



Les mots sont tous préts et s'expriment : ils ne m'expriment pas. (Francis Ponge,
1999, p. 193)

Dans cette dynamique particuliére entre le langage et la chose, il conviendrait
alors de penser en termes d'un lyrisme "qui ne consiste pas a exprimer les sentiments
intérieurs, les sentiments inconnus™ (Michel Collot, 2005, p. 121). Des sentiments que
le poete trouverait particulierement dans les choses ou I'nomme s'imagine absent,
comme le "caillou” qui, au lieu d'une mutité absolue, est éloquent. Il annoncerait des
caractéristiques qui concernent I'nomme mais qu'il ignore, des “sentiments
particuliers” (Francis Ponge, 1999, p. 526), jusqu'alors inconnus de I'homme mais qui
parlent profondément a/de I'nomme.

Nous savons comment la chute de l'auréole pour Baudelaire, dans "Perte
d'auréole", représente non seulement la perte du prestige du poete mais aussi sa liberté.
Avec la dérogation d'appartenir a soi-méme et d'incarner une identité integre,
intouchable, le poéte a pu se promener dans les rues sans étre remarqué : "Je peux
maintenant me promener incognito™, ou méme transfiguré par d'autres : "Et me voici
semblable a toi" (1975, p.352). Dans "Le Carnet du bois de pins", plus qu'un moi qui
cherche a se trouver dans les choses, le poéte semble utiliser sa condition de perte de
soi pour radicaliser I'effacement des frontiéres entre le moi et I'autre. Considérons un
autre extrait du poeme :

Forét de pins, sors de la mort, de la non-évidence, de la non-conscience ! (...)
Emerge, forét de pins, émerge dans la parole. lls ne te connaissent pas. - Donne
ta formule. - Ce n'est pas par hasard que tu as été remarqué par F. Ponge...
(Francis Ponge, 1999, p. 384-385)

Ici, un vocatif introduit la strophe en appelant la chose a I'existence. Il s'agit
d'une scene de résurrection par la parole : "sortez de la mort". Dans ce passage, Ponge
met en scene celui qui possede la parole souveraine et qui tire les choses de leur non-
évidence, leur redonnant vie. La scene nous permet un paralléle avec I'épisode de la
résurrection de Lazare dans lequel, selon le Nouveau Testament, Jésus aurait
ressuscité son ami en l'appelant simplement par son nom. L'écriture performative de
Ponge nous permet de penser qu'il y a une résurrection au moment ou la parole vient
inverser I'opacité des choses, les faisant surgir dans la conscience de I'homme en tant
que concrétude verbale a étre incorporée dans la langue.

D'autre part, nous pourrions analyser cette voix dramatique dans la poésie de
Ponge comme une maniere de mettre en scéne le processus créatif de I'écriture
poétique. C'est également par la parole, le logos, que Dieu a donné vie aux choses du
monde en les appelant par leur nom (Genese, chap. 1). Dans I'épisode de la création
du monde, la parole divine n'est pas une résurrection, mais le verbe créateur. Méme
dans cette clé de compréhension, le poéme reste le résultat d'un appel a la vie par la
parole. Chaque poéme, tout comme les choses, exigerait donc une convocation propre,
une langue par poéme, la fondation d'une "nouvelle rhétorique" (Francis Ponge, 1999,
537).

102



Cosmophanie paysagére chez Francis Ponge

Un autre aspect important a souligner dans ce passage du poéme est
I'utilisation de la troisieme personne pour se référer a la premiére : "ce n'est pas par
hasard que vous avez été remarqué par F. Ponge™. Parler a la troisieme personne est
une facon de détruire la possibilité de parler de soi comme un moi intact de la présence
de l'autre. En méme temps, utiliser la troisieme personne en énongant son propre nom
ouvre une bréche par ou I'on peut entrevoir le moi. En d'autres termes, on peut dire
que ce qui est en jeu dans ce geste de Ponge est le paradoxe qui existe dans toute
tentative d'expression. Tout comme il n'est pas possible de parler de soi-méme en
excluant la présence de l'autre, il n'y a pas de troisieme personne qui soit référencée
sans entrainer avec elle, dans une sorte d'absence-présence, la premiére.

A la maniére de Francis Ponge, parler des choses suppose une mise en scéne
qui fonde sa méthode d'écriture. A cet égard, il est possible d'engager un dialogue avec
Georges Bataille et le concept de dramatisation. Dans "Principes d'une méthode et
d'une communauté”, le philosophe explique que la dramatisation est une facon
d'atteindre I'expérience intérieure en se langant simultanément dans I'expérience avec
l'autre : "Si nous ne savions pas dramatiser, nous ne pourrions pas sortir de nous-
mémes, nous vivrions isolés et comprimés." (Georges Bataille 2016, p.42). La
dramatisation, selon les termes de Bataille, se réalise en exposant une tension,
impliquant une entrée dans le langage en mettant en scéne son désir et son
impossibilité de sortie : "dramatiser : c'est la volonté, qui s'ajoute au discours, de ne
pas rester dans I'énoncé”. Autrement dit, ""ce qui compte n'est plus I'énoncé du voir,
c'est le vent" (Georges Bataille, 2016, p.45). La poésie pongienne dramatise une
écriture qui s'insere de maniere paradoxale dans la langue. Dans ce sens, étre comme
Dieu qui énonce ses paroles et fait surgir la vie est aussi illusoire que le langage lui-
méme. Ce n'est qu'en dramatisant- en ressuscitant I'impossibilité du logos - que I'on
pourrait communiquer avec le monde, sans pour autant dissimuler dans ce geste sa
propre défaillance.

Conclusion

L’objet visé par cette étude était de montrer comment la quéte réussie des
choses, la construction d’un certain paysage, qui fait sens, n’est possible chez Francis
Ponge que dans une approche ternaire de la Réalité. Le respect qu’il exige envers les
choses qui s’offrent a sa contemplation les inscrit dans un régime de droits. Son
écriture de la nature ne vient pas d’un automatisme imaginaire, mais ses lois viennent
de la nature a décrire ou a transcrire. C’est ce qu’il appelle « la rhétorique par objet »
(Francis Ponge, 1999, p.534) ; chaque chose commandant son écriture et se révélant
dans celle-ci. Nous avons aussi voulu montrer que le sujet moderne, en coupant
I’humain du sol concret de sa médiance, il le décommise et aboutit a [’acosmie
postmoderne, ou le sens et la valeur des choses n’ont plus d’autre fondement que les
volatiles volitions du sujet lui-méme. Cette auto-institution du sujet par un lyrisme
romantique, outrancier, héritage du dualisme cartésien, conduit sans cesse la Terre
dans une perte de valeurs. Ponge a eu le mérite de tracer une voie de salut autant pour
I’homme que pour la nature.

103



Références bibliographiques
1- Corpus
PONGE Francis, 1999, « Bords de mer », Le Parti pris des choses, I, Editions Gallimard.
PONGE Francis, 1999, « La Seine », |, Editions Gallimard.
PONGE Francis, 1999, Le Parti pris des choses, |, Editions Gallimard.
PONGE Francis, 1999, « Le Lézard », Piéces, I, Editions Gallimard.
PONGE Francis, 1999, « Le Carnet du Bois de pins », La Rage de [’expression, |, Editions
Gallimard.
2- Autres ceuvres

BATAILLE Georges, 2016, La limite de [ 'utile, Editions Lignes.
BERQUE Augustin, 2014, La mésologie, pourquoi et pour quoi faire ?, Nanterre La Défense,
Presses universitaires de Paris Ouest,.
BERQUE Augustin, 2018, Glossaire de mésologie, Bastia, Editions Eoliennes.
BERQUE Augustin, 1995, Les Raisons du paysage, de la Chine antique aux environnements
de synthése, Paris, Hazan.
BERQUE Augustin, 2016, La Pensée paysagére, Paris, Archibooks, 2008 (nouvelle édition :
Bastia, Editions Eoliennes.
COLLOT Michel, 1991, Francis Ponge entre mots et choses, Seyssel, Champ Vallon.
COLLOT Michel, 2001, Le paysage : état des lieux (M. Michel Collot, F. Chenet et B. Saint
Girons dir.), Ousia.
COLLOT Michel, 2005, Paysage et poésie. Du romantisme a nos jours, Paris, Corti.
DERRIDA Jacques, 2005, Déplier Francis Ponge, Entretien avec Gérard Farasse,
Presses Universitaires du Septentrion.
MAULPOIX Michel, 2000, Du Lyrisme, José Corti.
MAULPOIX Michel, 2013, La Musique inconnue, José Corti.
MAULPOIX Michel, 2009, Pour un lyrisme critique, José Corti.
RICHARD Jean-Pierre, 1981, « Francis Ponge », Onze études sur la poésie moderne, Paris,
Seuil.

Copyright
Le copyright de cet article est conservé par l'auteur ou les auteurs, les droits de la publication

sont accordés a la revue. Il s'agit d'un article en libre acces distribué selon les termes et
conditions de la licence Attribution-Non Commercial 4.0 International

104


https://www.editions-lignes.com/LA-LIMITE-DE-L-UTILE.html
https://fr.wikipedia.org/wiki/Francis_Ponge

