
 

 

 

 

 

Cahiers Africains de Rhétorique(fr),                      Vol. 2, N°01, pp.93-105, juillet 2023  

African Rhetoric Notebooks(An)  

ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 

 

 

93 

 

 

Cosmophanie paysagère chez Francis Ponge1 

 

 
                                                                           Dieu-merci KOUDINGA NIAMBA 

                                                                  Université Marien Ngouabi, République Congo  

                                                                                          dmkoudinga@gmail.com 

 
https://doi.org/10.55595/KND2023 

https://orcid.org/0009-0004-9607-9434 

 
Date de réception : 25/06/2023   Date d’acceptation : 25/07/2023      Date de publication : 30/07/2023 

 

 Résumé : La cosmophanie est une notion de la théorie mésologique du paysage développée 

par Augustin Berque qui traite les manières dont une réalité paysagère apparaît à un sujet. 

Notre étude « Cosmophanie paysagère chez Ponge » s’articule autour des différentes 

trajections (perceptions) du paysage dans la poésie pongienne. Il s’agira d’élucider dans un 

corpus de quatre textes poétiques, « Le lézard », « Bords de mer », « La Seine » et « Carnet 

du bois de pins », la constitution triple du paysage ainsi que le renouveau lyrique chez Ponge 

à travers deux approches modernes du paysage, la mésologie d’Augustin Berque et la pensée-

paysage de Michel Collot. Cet article s’emploie ainsi montrer comment la notion de paysage 

s’accompagne d’une nouvelle catégorisation du vivant. 

Mots-clés : Francis Ponge, cosmophanie, paysage, mésologie, lyrisme. 

 

Francis Ponge’s cosmophanic landscape 

 

Abstract : Cosmophany is a concept from the mesological theory of landscape developed by 

Augustin Berque, which deals with the ways in which a landscape reality appears to a subject. 

Our study, « Landscape cosmophany in Ponge's poetry », focuses on the different trajections 

(perceptions) of landscape in Ponge's poetry. In a corpus of four poetic texts, 'Le lézard', 

'Bords de mer', 'La Seine' and 'Carnet du bois de pins', we will attempt to elucidate the 

threefold constitution of landscape and Ponge's lyrical renewal through two modern 

approaches to landscape, Augustin Berque's mesology and Michel Collot's landscape-

thinking, This article sets out to show how the notion of landscape is accompanied by a new 

categorisation of living. 

Keywords: Francis Ponge, cosmophany, landscape, mesology, lyricism. 

 

 

 

 

 
 

 

 
 

1 Comment citer cet article :  KOUDINGA NIAMBA D-M, (2023). Cosmophanie 

paysagère chez Francis Ponge. Revue Cahiers Africains de Rhétorique, 2 (3), pp-pp. 93-

105.   

mailto:dmkoudinga@gmail.com
https://doi.org/10.55595/KND2023


 

 

 

 

 
 

94 

 

Introduction 
 

La cosmophanie est un concept de la mésologie, une théorie du paysage, 

réinventée par Augustin Berque pour désigner les différentes monstrations d’un 

monde ou d’une réalité naturelle. Elle désigne les termes sous lesquels est saisie une 

chose. La cosmophanie paysagère désigne donc l’ensemble des facettes sous 

lesquelles le paysage se montre. Berque la conceptualise d’abord comme une 

procédure d’harmonisation perceptive du monde « La cosmophanie, n'est autre que la 

mise en ordre (le kosmos au sens premier) du donné environnemental par la perception 

». Le paysage est selon Augustin Berque la conséquence d’une cosmophanie et d’une 

trajection du donné environnement brut. 
 

« Appliquons ces vues à un problème devenu classique : l’apparition de la notion 

de paysage à un certain moment de l’histoire [les Six Dynasties en Chine, la 

Renaissance en Europe] (Berque, 2008). Du point de vue écouménal, cela veut 

dire que le donné environnemental (S) a été, à ce moment-là, prédiqué en tant que 

paysage (P). Les sociétés non paysagères (où le prédicat « paysage » n’existe pas) 

prédiquent leur environnement dans les termes qui leur sont propres, c’est-à-dire 

les prédicats qui constituent leur propre monde. Cet « apparaître » d’un monde, est 

la cosmophanie ». Cela n’est autre que la trajection de S (la Terre) en P (un 

monde), qui fait l’écoumène. » (Augustin Berque, 1995, p.14) 
 

Ainsi les choses concrètes, comme telles et non pas abstraites en objets, ne sont jamais 

ni universelles, ni neutres ; dès le niveau physiologique, elles sont toujours, par une 

certaine subjectité, chargées d'un sens et d'une valeur spécifiques ; ce qu'Uexküll 

appelle Ton (genre), et que Berque rend par en tant que. Il décline ces genres de réalité 

en diverses catégories : Esston (en tant que nourriture), Schutzton (en tant que 

protection), Wohnton (en tant qu'habitat), etc. « L'on notera que ces en-tant-que se 

composent toujours, chez Uexküll, avec un verbe : essen (manger), schutzen 

(défendre), wohnen ( habiter), etc. Il y a bien là une action en cours. Uexküll accentue 

même cet aspect actif en parlant aussi de Toming, tonation ; p. ex. Esstonung, 

tonation-en-pour-manger, etc. Ladite action, en somme, est un procès en train de 

s'accomplir ; à savoir, en mésologie, une trajection : la trajection de l'umgebung en 

Umwelt, de 1' environnement en milieu. » (Augustin Berque, 2016, p.44). 

Cette trajection, c'est la réalisation de la réalité S/P. C'est un processus. Or 

dans ce processus, interviennent successivement toutes sortes d'interprètes I, I’, I’’ 

etc., qui chacun de son côté ou chacun à son tour vont saisir S en tant que P, soit S/P, 

puis S/P en tant que P', soit (S/P)/P’, puis ((S/P)/P')/P", etc. Chacun, concrètement, 

hérite en effet la réalité laissée par son prédécesseur ; on ne revient jamais, 

abstraitement, au point de départ que serait un pur S. (Augustin Berque, 2016, p.51) 

C'est ce que concrétisent, par exemple, les chaînes trophiques : l'herbe S trajectée 

(digérée) par la vache I en t, devient en t1 d'une part vache, de l'autre bouse, i.e. S', 

qui trajectée par le bousier coprophage I' deviendra bousier d'une part, minicrotte de 

l'autre, et ainsi de suite, sans que jamais l'on revienne à l'herbe initiale. Comme le 

disait Héraclite, (tout passe), et l'on ne se baigne jamais deux fois dans le même fleuve. 



 

 

Cosmophanie paysagère chez Francis Ponge 

95 

Cela est vrai d’autant plus que chez Francis Ponge le paysage n’est pas quelque chose 

de figé à la contemplation. Les réalités mondaines sous-tendent une vision plurielle 

d’elles-mêmes dépendant de leurs différents niveaux d’apparition. La saisie des 

réalités paysagères se voit comme une vraie industrie où la métamorphose incessante 

des choses est assurée par un contact et une attente.  

 

« Et, à ce propos, je dirai quelque chose de ce genre d'industrie (de 

transformation) qui consiste à placer la matière au bon endroit, au bon 

contact ... et à attendre » (Francis Ponge, 1999, p.744). 

 

Un autre passage qui rejoint clairement cette approche qui consiste à faire du 

monde un tout trajectif, est celui de La Seine qui fait apparaître le fleuve seine dans 

une finalité de déhiscences qu’est le livre. 

 

Confondons, confondons sans vergogne la Seine et le livre qu'elle doit 

devenir ! (Francis Ponge, 1999, p.263). 
 

Nous soulignons de cette dynamique poétique les strates de la perception de la 

ville d’AIX, qui est saisie par Francis Ponge, à travers une trajection nominale, comme 

un paysage dans un paysage, un méta-paysage. Cette trajection nominale se base sur 

l’analyse formelle du nom de la ville. La lettre ‘’A’’ correspondant 

approximativement à une montagne par sa forme pyramidale. La lettre ‘’I’’ 

symbolisant quelque chose en plein jaillissement. Enfin la lettre ‘’X’’ qui, 

morphologiquement, entrevoit les intersections qui composent la ville. 
 
 

Il s'agit d'une ville, dans un paysage. 

Dans le nom même de la ville, le paysage (certes de 

beaucoup plus important) est inscrit. 

L'A y représente la montagne Sainte-Victoire. L'I, des 

eaux éternellement jaillissantes. L'X enfin, un séculaire 

croisement de routes, comme aussi la croix mise en ce lieu 

sur certaine entreprise barbare. (Francis Ponge, 1999, p.116). 

 

        S = AIX     

          

    I       

 (Ponge) 

    

          

          

      

 

 

    

  P=   Montagne             P’= Mouvement d’eau  P’’= croisement de 

routes 



 

 

 

 

 
 

96 

 

*Cette schématisation est ce qu’Augustin Berque illustre dans le cadre de la 

perception du paysage dans un contexte général. (Augustin Berque, 2014, p.55) 

 

L'écriture de Francis Ponge, nous le voyons, semble déterminée par une vision 

trajective du monde, une posture à travers laquelle le paysage transparaît. L’objectif 

poursuivi par cette étude est de montrer que la poétique pongienne est inséparable 

d’une quête ternaire2 de la Réalité. Comment se donnent à lire les choses pongiennes ? 

Existe-t-il une Réalité séparée de la ternarité (S-I-P) ? À cet effet, deux hypothèses 

nous paraissent plausibles : La cosmophanie des choses est ce qui fait sens le monde ; 

l’oblitération de l’approche ternaire de la Réalité conduit à l’absolutisation du sujet 

humain, à un lyrisme outrancier. Pour analyser cette poétique ternaire du paysage chez 

Francis Ponge, nous prendront comme outil d’investigation la mésologie (Augustin 

Berque) et la pensée-paysage (Michel Collot).  

 

1- Paysage lézardé 
 

Le Lézard est un texte construit foncièrement dans cette poétique de la mise en 

relation des choses qui finit par dévoiler la substance du paysage perçu. Ponge trouve 

dans le lézard, d’abord, un trait à l’humain : ses mouvements rejoignent ceux de 

l’esprit : « Ce petit texte presque sans façon montre peut-être comment l’esprit forme 

une allégorie puis à volonté la résorbe » (Francis Ponge, 1999, p. 745). C’est une 

puissante métaphore du mouvement de l'esprit. Dans ce poème, Ponge compare le 

mouvement du lézard à celui de l'esprit, suggérant qu'il vaut mieux sacrifier le lézard 

pour sa valeur spirituelle que de le considérer comme une allégorie. 

 
Plusieurs traits caractéristiques de l’objet surgissent d’abord, puis se développent 

et se tressent selon le mouvement spontané de l’esprit pour conduire au thème. 

(Francis Ponge, 1999, p. 745). 

 

Si Ponge recourt à l’allégorie ou à l’analogie ou à la métaphore, c’est pour « 

extraire de l’objet […] telle ou telle de ses qualités constituantes ». (Jean-Pierre 

Richard, 1981, p. 203). La métaphore est pour Ponge est une sorte d’approche de 

quête. Mais le but de cet exercice n’est pas la métaphore. D’ailleurs, Ponge s’en méfie. 

Les images ne sont pas pour lui la finalité car elles entrainent un certain 

travestissement de la chose. Il veut l’élément brut, dans sa subjectité [Berque, qui 

emprunte le concept à Uexküll, définit la subjectité comme une pleine existence ; la capacité 

que possède chaque chose à s’é-mouvoir de façon propre : « Le vivant est doué de subjectité. 
Comme tel, il interprète le donné environnemental (Umgebung) pour en faire son milieu 

(Umwelt), spécifiquement adapté à son espèce, et aux termes duquel il s'adapte lui-même, 

créativement, dans un cercle vertueux qui est son propre monde. » (Augustin Berque, 2018, 

p.40)]. C’est l’illustration qu’il donne de la « boue » que les métaphores occultent : 

« Pourtant, ceux qui en décident ainsi (et vous jugent fort mal d'en juger autrement) 

aiment aussi à dire ou entendre dire que l'homme n’est qu'un peu de boue. Mais, pour 

 
 



 

 

Cosmophanie paysagère chez Francis Ponge 

97 

moi, je n'en veux rien dire, sinon que la boue me paraît bien différente de l'homme, et 

que peut-être l'homme pourrait devenir bien différent de ce qu'il est (et qui n’est pas 

de la boue), si seulement il s'attachait moins à contempler ses propres images qu'à 

considérer une fois honnêtement la boue… » (Francis Ponge, 1999, p.271) 

Ce constat est aussi visible dans l’analyse que fait Gérard Farasse qui 

catégorise Ponge comme l’un des poète les plus réfractaires aux tropes : « À l’inverse 

de beaucoup de poètes (je songe aux surréalistes, par exemple), l’ambition de Ponge 

n’est pas de faire s’épanouir de belles métaphores : il se méfie des images. Elles vont 

à l’assimilation quand lui va à la différence (« la qualité différentielle »). » (Jacques 

Derrida, 1999, p.15) Les images ne sont pour autant pas à bannir. Elles constituent 

une tentative trajective, et non la visée d’une quête. C’est d’ailleurs ce que Ponge nous 

fait remarquer dans Lézard, où l’évocation de l’image n’apparaît qu’en dernier lieu 

dans la cosmophanie du lézard. 

 

Confer ma démarche dans mes pièces depuis La Rage de l’expression, 

exprimée le plus explicitement, je crois, dans le Lézard, le Volet, etc. ; je 

n’aperçois, moi, le symbole ou l’allégorie, ou le thème abstrait qu’à la toute 

dernière minute, et, quand je l’aperçois, je le dévoile, je le récite, je le dis. 

(Francis Ponge, 2002, p. 209). 

 

Le jardin où le lézard émerge du mur fissuré est un véritable espace qui 

témoigne d'une longue histoire de l'apparition du lézard sur Terre. C'est une partie 

importante de notre compréhension de l'évolution, et sa signification ne peut être 

ignorée. Il sert également d'espace littéraire ou familial, nous offrant une occasion 

unique d'explorer perceptions propres et interprétations de cette créature ancienne. 

Lorsque le mur de la préhistoire se lézarde, ce mur du fond de jardin (c’est le jardin 

des générations présentes, celui du père et du fils), – il en sort un petit animal 

formidablement dessiné, comme un dragon chinois, brusque mais inoffensif chacun 

le sait et ça le rend bien sympathique. (Francis Ponge, 1999,   p. 745). 

Ce jardin se voit comme l'arbre généalogique de Francis Ponge, où l'expression 

« père et fils » est utilisée comme métaphore pour représenter les relations entre les 

générations. Le jardin symbolise les liens familiaux qui se transmettent de génération 

en génération et rappelle l'importance de ses liens. Dans Le Lézard, l'origine des 

choses et l’écriture s'entremêlent dans une représentation symbolique. Le lézard est 

l'alter ego du poète, représentant son potentiel créatif. L'ouvrage de maçonnerie où il 

apparaît se montre au poète à la manière d’un lieu d’écriture, où les idées peuvent 

s'exprimer à travers des mots. De cette façon, ce texte retrace à la fois le processus de 

création et son résultat, avec le parcours de son personnage principal, d'une créature 

insignifiante à un symbole puissant. Et pourquoi donc s’affectionnent-ils aux surfaces 

des ouvrages de maçonnerie ? À cause de la blancheur éclatante (et morne étendue) 

de ces sortes de plages, laquelle attire à s’y poser les mouches, qu’eux guettent et 

harponnent du bout de leur langue pointue » (Francis Ponge, 1999,   p. 747). 

Le mur peut être vu comme une page d'écriture, un lieu où naissent les idées. C'est 

comme une toile vierge qui offre la possibilité de créer quelque chose de beau et 

d'unique. Cette symbolisation murale est similaire à la façon dont un lézard apparaît, 



 

 

 

 

 
 

98 

sorti de nulle part. Tout comme ce lézard, le poète nous montre que les idées peuvent 

apparaître sur le « mur » de manière inattendue et nous offrir de perspectives 

insoupçonnées : 

 
 Tiens-je tellement à laisser un poème, un piège ? Et non, plutôt, à faire progresser 

d’un pas ou deux mon esprit ? À quoi ressemble plus cette surface éclatante de la 

roche ou du môle de maçonnerie que j’évoquais tout à l’heure, qu’à une page ? 

(Francis Ponge, 1999, p. 748). 

 

L'écriture et le lézard ont beaucoup en commun. Les deux nécessitent certaines 

conditions pour apparaître. Voici les conditions nécessaires et suffisantes..., 

pratiquement voici comment disposer les choses pour qu’à coup sûr apparaisse un 

lézard. D’abord un quelconque ouvrage de maçonnerie, à la surface éclatante et assez 

fort chauffée par le soleil. Puis une faille dans cet ouvrage, par quoi sa surface 

communique avec l’ombre et la fraîcheur qui sont en son intérieur ou de l’autre côté. 

Qu’une mouche de surcroît s’y pose, comme pour faire la preuve qu’aucun 

mouvement inquiétant n’est en vue depuis l’horizon... Par cette faille, sur cette 

surface, apparaîtra alors un lézard (qui aussitôt gobe la mouche). (Francis Ponge, 

1999, p. 747). La fissure de l’ouvrage de maçonnerie, à travers laquelle le lézard 

apparaît et disparaît, est l’esprit du poète. L’esprit est tantôt rafraîchi par l’ouvrage 

éclatant, tantôt assombri par « un train de pensée grises » : 

 

Qu’un mot par surcroît s’y pose, ou plusieurs mots. Sur cette page, par cette 

faille, ne pourra sortir qu’un... (aussitôt gobant tous précédents mots) ... un 

petit train de pensées grises, – lequel circule ventre à terre et rentre 

volontiers dans les tunnels de l’esprit. (Francis Ponge, 1999,   p. 748). 

 

Schématisation ternaire du paysage lézardé 

 
 

    P (prédicat)   Espace généalogique (P) 

    Jardin      S’  Espace littéraire (P’) 

       Espace familial (P’’) 

S (sujet) 

     = 

Lézard 

 I 

(interprète : 

Ponge) 

    Alter égo de Ponge 

(P’’’) 

   

    Mur 

/fissuré 

     S’’  Page d’écriture (P) 

    

 

P’   Esprit du poète (P’) 

 

*Cette schématisation est ce qu’Augustin Berque illustre dans le cadre de la 

perception du paysage dans un contexte général. (Augustin Berque, 2014, p.55) 

 



 

 

Cosmophanie paysagère chez Francis Ponge 

99 

 

2. Le paysage liquide 

 

Dans les poèmes de Francis Ponge, les strates représentatives d’un paysage sont 

multiples. La mer est trajectée tel un livre, et la plage le lieu où l’on peut lire ce livre.  

Cette nature-poème contient de nombreuses chaînes trajectives qui doivent être 

interprétées par le poète, pour ainsi produire un poème-nature. Cet interprète n’est 

autre que le « I » mésologique, condition imprescriptible de la trajection naturelle en 

une nouvelle perspective. Cette réalité est perceptible dans "Bords de mer" : 

 
 

Tandis que l’air même tracassé soit par les variations de sa température ou par un 

tragique besoin d’influence et d’informations par lui-même sur chaque chose ne 
feuillette pourtant et corne que superficiellement le volumineux tome marin, 

l’autre élément plus stable qui nous supporte y plonge obliquement jusqu’à leur 

garde rocheuse de larges couteaux terreux qui séjournent dans l’épaisseur. Parfois 

à la rencontre d’un muscle énergique une lame ressort peu à peu : c’est ce qu’on 

appelle une plage. (Francis Ponge, 1999, p. 29). 

 
 

L’homme, ici, peut lire le sens de la mer en examinant la zone entre les deux 

sections plus ou moins fauves : la plage. L’air à tout moment feuillette la mer et 

semblent ne faire qu’un ; c’est là que le livre de la mer s’ouvre. La plage est un lieu 

plein de texte naturel, avec un flot de paroles débordant. Les vagues et les galets 

constitueraient les vers personnels et impersonnels sur cette nature. L’autre exemple 

patent d’une nature pré-textuelle est celui que l’on peut lire dans la poésie La Seine. 

Étant faite de matière liquide, la seine se prête facilement à comprendre comme un 

paysage avec pré-ordre textuel. Ponge souligne que les choses liquides se texturisent 

adéquatement mieux que les choses solides. Dans La Seine, Ponge retrouve cette 

trajection de la nature en texte en tentant de mettre des mots sur des éléments naturels. 

On y lit ce qui suit :  

 
 

[…] l’écrit présente des caractères qui le rendent très proche de la chose signifiée, 

c’est-à-dire des objets du monde extérieur, tout comme le liquide est très proche du 

solide. La différence étant qu’il présente la faculté de trouver une configuration 

d’énergie libre minimum. Si bien que l’adéquation d’un écrit aux objets extérieurs 

liquides est non seulement non utopique, mais pour ainsi dire fatale, et comme sûre 

d’avance d’être réalisée, à la seule condition que tout soit fait pour que l’écrit soit 

tel qu’un écrit par définition doit être… c’est-à-dire pourvu de toutes les qualités 

analogues à celles des liquides. (Francis Ponge, 1999, p.251).  

 
 

Ces observations du poète montrent à suffisance que son écriture de la nature 

ne vient pas d’un automatisme imaginaire, mais que ses lois viennent de la nature à 

décrire ou à transcrire. C’est ce que Francis Ponge appelle « la rhétorique par objet » 

(Francis Ponge, 1999, p.534), chaque chose commande son écriture et se révèle dans 

celle-ci. D’une forme rhétorique par objet (c.-à-d. par poème). Si l’on ne peut 

prétendre que l’objet prenne nettement la parole (prosopopée), ce qui ferait d’ailleurs 

une forme rhétorique trop commode et deviendrait monotone, toutefois chaque objet 



 

 

 

 

 
 

100 

doit imposer au poème une forme rhétorique particulière. Plus de sonnets, d’odes, 

d’épigrammes : la forme même du poème soit en quelque sorte déterminée par son 

sujet. (Francis Ponge, 1999, p.533).  La cosuscitation des choses posée dans 

« Escargots » s’élargit dans La Seine avec la cosuscitation des choses et des mots dans 

une osmose : 

 
 

Et puisqu’il s’agit de la seine, et d’un livre à en faire, d’un livre qu’elle doit devenir, 

allons ! Allons ! Pétrissons, à nouveau, ensemble, ces notions de fleuve et de livre. 

Voyons comment les faire pénétrer l’une dans l’autre. 

Confondons, confondons sans vergogne la seine et le livre qu’elle doit devenir. 

(Francis Ponge, 1999, p.263).  

 
 

La Seine est une puissante exploration de la relation entre l'homme et la nature. 

Ponge présente une poétique qui envisage une civilisation dans laquelle l'homme n'est 

pas séparé de la nature mais plutôt intégré à celle-ci. Il examine ce fait à travers son 

utilisation de l'imagerie, du symbolisme et du son pour créer une atmosphère 

d'harmonie entre l'homme et la nature : « Oui, le fleuve est ce cours d’eau sauvage qui 

passe à travers tout, à travers les monuments des civilisations les plus raffinées ». 

(Francis Ponge, 1999, p.278).  

Dans un poème cosmogonique intitulé "Galet", Ponge montre son soutien aux 

liquides comme premier élément. C’est un énorme changement de mentalité pour 

Francis Ponge, qui était très favorable aux éléments solides : « Je me sens maintenant 

porté à me féliciter de ce qu’ils [objets fluides] existent, car ils me semblent présenter 

avec la parole et les écrits tant de caractères communs qu’ils vont sans doute me 

permettre de rendre compte de ma parole même et de mes écrits ». (Francis Ponge, 

1999, p.278). 
 

3. Trajection paysagère contre lyrisme 
 

Dans le but de jeter un autre regard sur la place du sujet dans l’esthétisation du 

paysage en poésie, largement discutée depuis la seconde moitié du XXème siècle, une 

partie de la critique française contemporaine se positionne apparemment à contre-

courant. Si nous considérons les réflexions de Michel Collot et Jean-Michel Maulpoix, 

par exemple, nous pouvons penser la poésie moderne à travers une perspective qui 

remet en question la possibilité même d'un langage objectif. Pour les critiques, même 

en ce qui concerne les poètes qui travaillent la langue dans leur matérialité, il est 

possible d'identifier les traits d'une subjectivité lyrique. En ce qui concerne la poésie 

pongienne, ces questionnements viseraient à examiner dans quelle mesure parler des 

choses mettrait en évidence un désir de s'exposer soi-même dans un mouvement 

d'approche non plus du divin ou du sublime, comme le prétendaient les poètes 

romantiques, mais d'un moi qui se laisse entrevoir dans le silence gênant causé par le 

tumulte des mots. 

Dans "D'un lyrisme objectif", Collot repositionne le débat par rapport à la 

présence d'une voix subjective dans l'œuvre de Ponge. Pour lui, le livre le plus connu 

du poète, Le Parti pris des choses, publié en 1942, a contribué à la "redéfinition 

moderne du lyrisme comme ouverture vers une extériorité et une altérité". Ainsi, le 



 

 

Cosmophanie paysagère chez Francis Ponge 

101 

critique défend un autre lyrisme, qu'il appelle "objectif", soulignant la distance de 

celui-ci par rapport au "lyrisme romantique", "compris comme expression d'une 

subjectivité conçue en termes d'intériorité et d'identité". (Michel Collot, 2001, p. 443-

449). Certes, la différence ne peut être que soulignée car alors que l'effusion 

sentimentale dans le romantisme était vue comme l'expression d'une singularité, dans 

la modernité, la conscience (ou du moins une intuition) de la traversée de l'altérité a 

transformé le moi qui parle dans le poème en un sujet traversé par les autres. Dans 

Francis Ponge, entre les mots et les choses, Collot souligne que "entre" les mots et 

les choses dans l'œuvre pongienne, il est possible de mettre en évidence les "traces de 

l'expérience vécue", témoignant "par elles-mêmes que le débat entre les mots et les 

choses a toujours été médié par un sujet, qui cherchait à se trouver dans cette relation, 

même s'il semblait parfois s'exclure" (Michel Collot, 1991, p. 9). Dans cette 

perspective, "Le Carnet du bois de pins" ne se réaliserait pas seulement en tant que 

matière linguistique dans la trame du poème, mais aussi comme une perception d'un 

sujet qui s'inscrit dans le monde à travers ses expériences personnelles. 

Ce moi "cousu par plusieurs" dont parle Maulpoix (Jean-Michel Maulpoix, 

2009, p.50) serait en réalité le produit d'un processus de mutilation de son identité. 

L'instabilité de l'homme moderne se confirme au fil du temps dans l'histoire, elle est 

l'un des phénomènes résultant de la destitution d'anciennes croyances qui assuraient 

une individualité intègre, comme la présence du divin ou de l'amour idéalisé. Le 

critique montre dans un autre livre, Du Lyrisme (Jean-Michel Maulpoix, 2000, p. 111-

147), que dans ce processus d’auto(re)connaissance, l'écrivain, "mal groupé à lui-

même", contemplerait son œuvre : "ce type de toile ou coquille que nous appelons 

'texte'", et y trouverait un refuge où il viendrait "se loger". 

Si la question du sujet délogé de lui-même est posée pour Francis Ponge, sa 

manière de réagir et de s'exprimer serait, comme nous l'avons vu, en allant vers les 

choses. En prenant cette ressource comme mode particulier d'entrer dans la langue par 

l'écriture, le poète mettrait en scène de manière exemplaire la confrontation du sujet 

conscient de sa subordination à la langue. D'où l'origine d'un "drame de l'expression" 

(Collot, 2005 et Maulpoix, 2013), car il percevrait l'impossibilité de s'exprimer, 

d’exprimer ses sentiments les plus intimes dans le langage de tout le monde" 

(MICHEL COLLOT, 2005, p. 119). Il resterait alors au poète à fuir ce "carrousel", et 

pour cela, il choisirait de "connaître des millions de sentiments différents (...) au 

contact des choses, dont la diversité infinie n'a jamais été véritablement considérée 

par la langue. Car les hommes n'ont fait que projeter sur elles leur misérable état 

d'âme" (Michel Collot, 2005, p. 120). Tant Collot que Maulpoix soulignent ce 

"drame" qui donnerait lieu à une crise conduisant le poète à déclarer, dans Rhétorique, 

texte écrit entre 1929 et 1930, son impuissance face aux mots "tous prêts". Voyons le 

fragment dans lequel, pour les critiques, le poète exposerait de manière 

paradigmatique ce conflit : 

 
On peut leur dire : au moins donnez la parole à la plus petite partie de vous-

mêmes. Soyez poètes. Ils répondront : mais c'est surtout là, encore là que je sens 

les autres en moi-même, quand je cherche à m'exprimer et que je n'y arrive pas. 



 

 

 

 

 
 

102 

Les mots sont tous prêts et s'expriment : ils ne m'expriment pas. (Francis Ponge, 

1999, p. 193) 

 

Dans cette dynamique particulière entre le langage et la chose, il conviendrait 

alors de penser en termes d'un lyrisme "qui ne consiste pas à exprimer les sentiments 

intérieurs, les sentiments inconnus" (Michel Collot, 2005, p. 121). Des sentiments que 

le poète trouverait particulièrement dans les choses où l'homme s'imagine absent, 

comme le "caillou" qui, au lieu d'une mutité absolue, est éloquent. Il annoncerait des 

caractéristiques qui concernent l'homme mais qu'il ignore, des "sentiments 

particuliers" (Francis Ponge, 1999, p. 526), jusqu'alors inconnus de l'homme mais qui 

parlent profondément à/de l'homme. 

Nous savons comment la chute de l'auréole pour Baudelaire, dans "Perte 

d'auréole", représente non seulement la perte du prestige du poète mais aussi sa liberté. 

Avec la dérogation d'appartenir à soi-même et d'incarner une identité intègre, 

intouchable, le poète a pu se promener dans les rues sans être remarqué : "Je peux 

maintenant me promener incognito", ou même transfiguré par d'autres : "Et me voici 

semblable à toi" (1975, p.352). Dans "Le Carnet du bois de pins", plus qu'un moi qui 

cherche à se trouver dans les choses, le poète semble utiliser sa condition de perte de 

soi pour radicaliser l'effacement des frontières entre le moi et l'autre. Considérons un 

autre extrait du poème : 

 
Forêt de pins, sors de la mort, de la non-évidence, de la non-conscience ! (...) 

Émerge, forêt de pins, émerge dans la parole. Ils ne te connaissent pas. - Donne 

ta formule. - Ce n'est pas par hasard que tu as été remarqué par F. Ponge... 

(Francis Ponge, 1999, p. 384-385) 

 

Ici, un vocatif introduit la strophe en appelant la chose à l'existence. Il s'agit 

d'une scène de résurrection par la parole : "sortez de la mort". Dans ce passage, Ponge 

met en scène celui qui possède la parole souveraine et qui tire les choses de leur non-

évidence, leur redonnant vie. La scène nous permet un parallèle avec l'épisode de la 

résurrection de Lazare dans lequel, selon le Nouveau Testament, Jésus aurait 

ressuscité son ami en l'appelant simplement par son nom. L'écriture performative de 

Ponge nous permet de penser qu'il y a une résurrection au moment où la parole vient 

inverser l'opacité des choses, les faisant surgir dans la conscience de l'homme en tant 

que concrétude verbale à être incorporée dans la langue. 

D'autre part, nous pourrions analyser cette voix dramatique dans la poésie de 

Ponge comme une manière de mettre en scène le processus créatif de l'écriture 

poétique. C'est également par la parole, le logos, que Dieu a donné vie aux choses du 

monde en les appelant par leur nom (Genèse, chap. 1). Dans l'épisode de la création 

du monde, la parole divine n'est pas une résurrection, mais le verbe créateur. Même 

dans cette clé de compréhension, le poème reste le résultat d'un appel à la vie par la 

parole. Chaque poème, tout comme les choses, exigerait donc une convocation propre, 

une langue par poème, la fondation d'une "nouvelle rhétorique" (Francis Ponge, 1999, 

537). 



 

 

Cosmophanie paysagère chez Francis Ponge 

103 

Un autre aspect important à souligner dans ce passage du poème est 

l'utilisation de la troisième personne pour se référer à la première : "ce n'est pas par 

hasard que vous avez été remarqué par F. Ponge". Parler à la troisième personne est 

une façon de détruire la possibilité de parler de soi comme un moi intact de la présence 

de l'autre. En même temps, utiliser la troisième personne en énonçant son propre nom 

ouvre une brèche par où l'on peut entrevoir le moi. En d'autres termes, on peut dire 

que ce qui est en jeu dans ce geste de Ponge est le paradoxe qui existe dans toute 

tentative d'expression. Tout comme il n'est pas possible de parler de soi-même en 

excluant la présence de l'autre, il n'y a pas de troisième personne qui soit référencée 

sans entraîner avec elle, dans une sorte d'absence-présence, la première. 

À la manière de Francis Ponge, parler des choses suppose une mise en scène 

qui fonde sa méthode d'écriture. À cet égard, il est possible d'engager un dialogue avec 

Georges Bataille et le concept de dramatisation. Dans "Principes d'une méthode et 

d'une communauté", le philosophe explique que la dramatisation est une façon 

d'atteindre l'expérience intérieure en se lançant simultanément dans l'expérience avec 

l'autre : "Si nous ne savions pas dramatiser, nous ne pourrions pas sortir de nous-

mêmes, nous vivrions isolés et comprimés." (Georges Bataille 2016, p.42). La 

dramatisation, selon les termes de Bataille, se réalise en exposant une tension, 

impliquant une entrée dans le langage en mettant en scène son désir et son 

impossibilité de sortie : "dramatiser : c'est la volonté, qui s'ajoute au discours, de ne 

pas rester dans l'énoncé". Autrement dit, "ce qui compte n'est plus l'énoncé du voir, 

c'est le vent" (Georges Bataille, 2016, p.45). La poésie pongienne dramatise une 

écriture qui s'insère de manière paradoxale dans la langue. Dans ce sens, être comme 

Dieu qui énonce ses paroles et fait surgir la vie est aussi illusoire que le langage lui-

même. Ce n'est qu'en dramatisant- en ressuscitant l'impossibilité du logos - que l'on 

pourrait communiquer avec le monde, sans pour autant dissimuler dans ce geste sa 

propre défaillance. 

 

 

Conclusion 

 

L’objet visé par cette étude était de montrer comment la quête réussie des 

choses, la construction d’un certain paysage, qui fait sens, n’est possible chez Francis 

Ponge que dans une approche ternaire de la Réalité. Le respect qu’il exige envers les 

choses qui s’offrent à sa contemplation les inscrit dans un régime de droits. Son 

écriture de la nature ne vient pas d’un automatisme imaginaire, mais ses lois viennent 

de la nature à décrire ou à transcrire. C’est ce qu’il appelle « la rhétorique par objet » 

(Francis Ponge, 1999, p.534) ; chaque chose commandant son écriture et se révélant 

dans celle-ci. Nous avons aussi voulu montrer que le sujet moderne, en coupant 

l’humain du sol concret de sa médiance, il le décommise et aboutit à l’acosmie 

postmoderne, où le sens et la valeur des choses n’ont plus d’autre fondement que les 

volatiles volitions du sujet lui-même. Cette auto-institution du sujet par un lyrisme 

romantique, outrancier, héritage du dualisme cartésien, conduit sans cesse la Terre 

dans une perte de valeurs. Ponge a eu le mérite de tracer une voie de salut autant pour 

l’homme que pour la nature. 



 

 

 

 

 
 

104 

 

 

 

 

 

Références bibliographiques 

1- Corpus 
 

PONGE Francis, 1999, « Bords de mer », Le Parti pris des choses, I, Éditions Gallimard. 

PONGE Francis, 1999, « La Seine », I, Éditions Gallimard.  

PONGE Francis, 1999, Le Parti pris des choses, I, Éditions Gallimard. 

PONGE Francis, 1999, « Le Lézard », Pièces, I, Éditions Gallimard. 

PONGE Francis, 1999, « Le Carnet du Bois de pins », La Rage de l’expression, I, Éditions 

Gallimard. 

2- Autres œuvres 
 

BATAILLE Georges, 2016, La limite de l’utile, Éditions Lignes. 

BERQUE Augustin, 2014, La mésologie, pourquoi et pour quoi faire ?, Nanterre La Défense,    

Presses universitaires de Paris Ouest,. 

BERQUE Augustin, 2018, Glossaire de mésologie, Bastia, Éditions Éoliennes. 

BERQUE Augustin, 1995, Les Raisons du paysage, de la Chine antique aux environnements 

de synthèse, Paris, Hazan. 

BERQUE Augustin, 2016, La Pensée paysagère, Paris, Archibooks, 2008 (nouvelle édition : 

Bastia, Éditions Éoliennes. 

COLLOT Michel, 1991, Francis Ponge entre mots et choses, Seyssel, Champ Vallon. 

COLLOT Michel, 2001, Le paysage : état des lieux (M. Michel Collot, F. Chenet et B. Saint 

Girons dir.), Ousia. 

COLLOT Michel, 2005, Paysage et poésie. Du romantisme à nos jours, Paris, Corti. 

DERRIDA Jacques, 2005, Déplier Francis Ponge, Entretien avec Gérard Farasse, 

Presses Universitaires du Septentrion. 

MAULPOIX Michel, 2000, Du Lyrisme, José Corti. 

MAULPOIX Michel, 2013, La Musique inconnue, José Corti. 

MAULPOIX Michel, 2009, Pour un lyrisme critique, José Corti. 

RICHARD Jean-Pierre, 1981, « Francis Ponge », Onze études sur la poésie moderne, Paris, 

Seuil. 

 

 

Copyright 

 

Le copyright de cet article est conservé par l'auteur ou les auteurs, les droits de la publication 

sont accordés à la revue. Il s'agit d'un article en libre accès distribué selon les termes et 

conditions de la licence Attribution-Non Commercial 4.0 International 

 

 

https://www.editions-lignes.com/LA-LIMITE-DE-L-UTILE.html
https://fr.wikipedia.org/wiki/Francis_Ponge

