
 
 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),        Vol 3, N°02, 30 Décembre 2024, pp.166-177 

African Rhetoric Notebooks(An)  
ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 
 
 
 

166 
 

Le pouvoir traditionnel en « perte de vitesse » ? analyse dans 
deux romans burkinabè1 

 

Fatimata NOMBRE 

Département de Lettres modernes 

Université Joseph KI-ZERBO 

fatimanombre16@gmail.com 
 

 

 
Reçu : 30/09/2024,    Acceptation :20/10/2024,  Publication : 30/12/2024 
 
Financement : L’auteur déclare qu’il n’a reçu aucun financement pour réaliser 
cette étude. 
Conflit d’intérêts : L’auteur ne signale aucun conflit d’intérêts. 
Anti-plagiat : cet article a été soumis au test anti-plagiat de Plagiarism Chercher 
X avec un taux de 10 % 
 

Résumé : Le pouvoir, sous toutes ses formes, a toujours suscité de 
l’engouement, mais aussi cristallisé les passions. Expression de l’autorité, de 
l’exemplarité, il est intimement lié au pouvoir divin ; en référence aux 
pharaons et divinités dans de nombreuses civilisations en Afrique et dans le 
reste du monde. Le pouvoir traditionnel et coutumier est aussi vieux que le 
monde. Cependant, il est de plus en plus controversé. Il est indéniable que sa 
capacité à rallier les gens autour de causes communes et à résoudre des litiges 
civils, fonciers et des conflits familiaux est remarquable. Cependant, 
l’exercice de sa dimension politique semble dépassé dans le contexte actuel 
et les aspirations des sociétés en mutation : il est non inclusif, implacable dans 
ses décisions, dominé par les hommes et entouré de mystère et d’ésotérisme. 
Cette image ambivalente est celle que renvoie parfois la littérature, en 
l’occurrence la littérature burkinabè. 

Mots clés : pouvoir coutumier, littérature burkinabè, transgression, 
contestations 

 
1 Comment citer cet article : NOMBRE F., (2024), «Le pouvoir traditionnel en « perte de vitesse » ? 
analyse dans deux romans burkinabè », Cahiers Africains de Rhétorique, Vol 3, n°2, pp.166-177 
 

mailto:fatimanombre16@gmail.com


 
 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),        Vol 3, N°02, 30 Décembre 2024, pp.166-177 

African Rhetoric Notebooks(An)  
ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 
 
 
 

167 
 

Traditional power in "loss of momentum"? Analysis in two 
Burkinabe novels 

Abstract: Power, in all its forms, has always arused enthousiasm, but also 
crystallized passions. An expression of authority and exemplarity, it is 
intimately linked to divine power, with reference to pharaohs and deities in 
many civilizations in Africa and the rest of the world. However, it is 
increasinggly controversial. Certainly, its ability to mobilize around common 
causes and to resolve civil and land disputes and family conflicts is no longer 
in question, but the exercise of political aspect seems not suited to the current 
modern context and the aspirations of societies in full change : non-inclusive, 
implacable decisions, male dominance, mystery and esoterism. This is 
ambivalent image is one reflected by literature, in this case Burkinabe 
literature. 

Keywords : custumary power, Burkinabe literature, transgression, 
contestations 

Introduction   
       Toute société est amenée, bon gré mal gré, à évoluer en adoptant de 
nouvelles valeurs et en abandonnant certaines anciennes. Le problème réside 
parfois dans la phase transitoire de ce processus. Pour la réussir, il faut 
forcément de la sensibilisation, de l’acceptation et une ouverture d’esprit. 
Avec les crises et les bouleversements que traverse le monde, les valeurs 
sociales, culturelles et même politiques sont mises à rude épreuve. On observe 
alors, de la part de jeunes gens, ici et ailleurs, un rejet de pratiques plusieurs 
fois séculaires. D’où le sujet : Le pouvoir traditionnel en perte de vitesse ? 
analyse dans deux romans burkinabè. Quelle analyse fait-on de l’influence 
du pouvoir traditionnel ou coutumier ? Ce sujet soulève la question de l’image 
que renvoie la littérature burkinabè écrite du pouvoir traditionnel. À travers 
les romans « Le Crépuscule des Ténèbres » de Bali Nébié et « La Fugueuse » 
de Didier Ouédraogo, nous supposons que cette littérature met en évidence 
une forme de domination ambiguë. Parfois, ce pouvoir sert le bien-être des 
communautés, tandis que d’autres fois, il se transforme en instrument de 
torture, tout en conservant son aspect absolu et incontestable. De ce fait, il est 
parfois en déphasage avec le contexte moderne actuel dont les aspirations sont 
toujours en mutation. Nous soutenons que la magie poétique pourrait 
expliquer la perte d’influence du pouvoir coutumier sur les populations. Cette 
perte d’influence pourrait être due au fait que de nombreux dignitaires se sont 
rendus coupables de transgressions des lois et règles ancestrales, ce qui leur 
a fait perdre la confiance de leurs « sujets ». 



 
 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),        Vol 3, N°02, 30 Décembre 2024, pp.166-177 

African Rhetoric Notebooks(An)  
ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 
 
 
 

168 
 

L’objectif du présent article, après avoir circonscrit et défini les concepts et 
le cadre théorique, est d’analyser les éléments textuels qui peuvent être 
considérés comme des preuves tangibles de cette dépréciation du pouvoir 
politique traditionnel. 
 

1. Définition des concepts et cadre théorique  

Dans ce point, nous nous attèlerons à définir les notions clés et le domaine 
d’exercice du pouvoir dit traditionnel ou coutumier afin de délimiter notre 
champ d’analyse. 
 

1.1.  Le pouvoir traditionnel : définitions et états des lieux 

      Dans ce sous point, notre objectif est de donner quelques définitions de la 
notion de pouvoir traditionnel ou pouvoir coutumier. Nous n’avons pas 
l’intention de faire une revue de littérature sur cette terminologie en 
définissant la place, le rôle et les missions des membres qui composent le 
pouvoir politique, de nombreuses recherches ayant été menées sur ce sujet. Il 
s’agit pour nous de circonscrire le champ d’analyse, et ce par rapport aux 
éléments que nous analysons, à savoir les décisions, lois et règles 
coutumières. Cela revient à porter un jugement de valeur sur les différentes 
pratiques et les réactions des individus auxquels ces lois s’appliquent, si elles 
sont fondées, justes et équitables ou non. Ces éléments nous permettront 
d’affirmer si le pouvoir traditionnel est en recul ou pas. Pour donner une 
définition à cette notion, H. Mambi Tunga-Bau note : 

« Le pouvoir politique traditionnel renvoie à l’ensemble de croyances 
et pratiques qui confèrent à un individu, une famille ou un clan 
l’autorité nécessaire à commander un groupe d’individus plus ou 
moins homogènes et obtenir d’eux l’obéissance » (2010, p.21). 

 

       L’exercice du pouvoir traditionnel n’est pas une chose commune, il n’est 
pas un ensemble de règles consensuelles, mais un ensemble de pratiques 
ancestrales, conservé jalousement par un nombre restreint d’individus et 
perpétué de manière doctrinale. Ce qui le fait qualifier par Max Weber de 
domination traditionnelle. Cette situation pose problème puisque les sociétés 
évoluent, les Hommes et les mentalités changent, vouloir conserver les 
mêmes pratiques des siècles durant fini par susciter des controverses.  
          Évoquant la notion de pouvoir chez les Moose (une ethnie du Burkina 
Faso, un pays de l’Afrique de l’ouest), M. Halpougdou met en évidence cet 
aspect de domination et de force du pouvoir coutumier : 



 
 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),        Vol 3, N°02, 30 Décembre 2024, pp.166-177 

African Rhetoric Notebooks(An)  
ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 
 
 
 

169 
 

« (…). Généralement, le naam (pouvoir) est associé à l’idée de force. 
Il ne s’agit pas réellement ici de la domination du fort sur le faible, 
mais de la puissance du droit de celui qui en est investi à ordonner et 
à commander en vertu du pouvoir qui lui est conféré ». (M. 
Halpougdou et alii, 2012, p.124). 

      Ainsi, l’individu, le groupe ou la famille qui en est investi à tout pouvoir 
et droit sur les autres membres de la communauté. Il est rare de voir une tierce 
personne contester une autorité coutumière déjà investie, car ce dernier aurait 
reçu son pouvoir du divin : 

« Le naam dépasse la notion constitutionnelle moderne du pouvoir 
narratif républicain pour s’entourer d’un indéfinissable sacré qui le 
rend plus ou moins absolu et transcendantal. L’autorité du naam a un 
fondement religieux et mystique qui la légitime ». (M. Halpougdou, 
2012 : p.124). 

      La principale caractéristique du pouvoir traditionnel, c'est son caractère 
absolu, autoritaire, et sa nécessité de soumission et d'obéissance totale. 
Remettre en question un tel pouvoir, c’est susciter le courroux des acteurs. En 
plus de ses caractéristiques, il est, à quelques rares exceptions près, une 
prérogative masculine. Ce que Denise Badini-Folané soutient en ces termes : 

« Espaces réservés, la gestion politique de la communauté est une 
affaire d’hommes (…), les rares interventions féminines dans ce 
domaine se font dans un cadre précis, défini à l’avance où la femme 
est utilisée plutôt qu’associée à l’exercice du pouvoir » (1998, p.105).  

        Pour résumer, le pouvoir traditionnel ou coutumier est l’exercice d’une 
autorité sociale traditionnelle sur l’ensemble des individus liés par 
l’appartenance sociale (par exemple l’ethnie), le statut dans le groupe ou la 
famille. Aussi, un chef traditionnel n’assurait pas que le pouvoir politique. Il 
était aussi chef militaire et spirituel. 

1.2.  L’esthétique de la transgression ou la magie du code pénal africain 
 

           La magie de la transgression, selon la poétique magique (I. Go, 2014) 
est, par essence, une magie de répression, mais aussi de justice, de quête de 
l’équilibre et du bien-être. La transgression correspond à une infraction, c’est-
à-dire à une violation de l’intégrité d’une personne ou d’un objet considéré 
comme « sacré » ou au moins digne de respect et d’attention. Dans la 
transgression, il y a toujours un « dominant », celui qui prend l’ascendance 
sur le sujet sur lequel s’exerce cette violation. Les écarts de conduite peuvent 
prendre diverses formes : manquement à sa parole, tromperie, viol, larcin, 



 
 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),        Vol 3, N°02, 30 Décembre 2024, pp.166-177 

African Rhetoric Notebooks(An)  
ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 
 
 
 

170 
 

homicide, inceste, pour ne citer que quelques exemples. Selon la nature du 
crime, il existe une catégorie de récits appelés romans de la protection sociale 
ou romans de la protection de l’environnement. Dans cet article, nous nous 
penchons sur une sous-catégorie spécifique de romans, les romans de la 
sauvegarde des valeurs africaines. Pour le critique littéraire, chaque société 
secrète des biens de valeur qu’elle protège jalousement à l’aide de règles et 
lois ou autre prohibition traditionnelles (I. Go, 2014 : p.181). Selon lui, il est 
impératif de protéger ces valeurs afin que règne la paix sociale, celle qui est 
la résultante de toutes les autres valeurs : 
 

« La paix sociale permet à chacun de vaquer à ces propres 
occupations. En plus du confort et du bien-être matériel qu’elle 
procure aux uns et aux autres, la paix est source d’épanouissement 
pour tout un chacun. Un tel bien de valeur ne peut rester sans 
protection. Chaque société élabore donc des règles garantissant la 
paix sociale. Le malheureux sort des transgresseurs apprendra aux 
autres à respecter les règles qui régissent la paix sociale » (I Go, 
2014, p.181)  
 

      À ce titre, les pratiques coutumières, comme le règlement des litiges civils 
(fonciers, familiaux ou politiques), la gestion de la cité selon l’éthique, 
l’engagement pris par les chefs coutumiers lors de l’intronisation, de respecter 
les rites, de ne pas trahir les mânes des ancêtres et de toujours œuvrer pour le 
bien de la communauté deviennent automatiquement sacrés. Manquer à sa 
parole, faire valoir ses intérêts personnels au détriment de ceux des membres 
ou encore appliquer une justice à géométrie variable deviennent de fait des 
actes de transgressions qui font naître des contestations, et parfois un rejet pur 
et simple de ces traditions et de leurs acteurs. Quelle lecture peut-on faire de 
ces différents éléments dans les œuvres du corpus ? 
 

2. L’image du pouvoir traditionnel dans la fiction romanesque 
burkinabè 

       L’évolution des sociétés impose à tout pouvoir, qu’il soit moderne ou 
traditionnel, une certaine adaptabilité. Étant l’exercice d’une autorité absolue 
dévolu à un comité restreint de personnes, le pouvoir traditionnel est de plus 
en plus remis en question. Les sociétés africaines dites traditionnelles sont 
aujourd’hui englobées dans des réalités nouvelles, avec des lois et principes 
nouveaux. Alors, la comparaison est vite établie : quel type de société donne 
plus de liberté, d’égalité et de garantie ? Dans cette partie de l’article, nous 
analyserons, à travers deux romans burkinabè, les raisons du recul du pouvoir 
coutumier. 
 

2.1.  Le crépuscule des Ténèbres ou le mauvais procès de la tradition        



 
 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),        Vol 3, N°02, 30 Décembre 2024, pp.166-177 

African Rhetoric Notebooks(An)  
ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 
 
 
 

171 
 

 Le roman de Bali Nébié fait au pouvoir traditionnel un mauvais 
procès. Il dépeint dans ses aspects les plus sordides l’exercice du pouvoir 
politique matérialisé par le Grand conseil et le Tiati (chef) et surtout 
l’intention qui animent certains candidats au « poste » de chef : user de 
l’autorité que lui offre son statut pour imposer sa volonté, soumettre les 
membres et l’utiliser pour éliminer les adversaires et tout individu qui se 
mettrait en travers de leur chemin. Le moyen trouvé pour parvenir à ses fins 
est celui de l’usage de la peur : 
 

« Les enfants sont éduqués dès leur bas-âge dans la peur des fétiches, 
des divinités, des sorciers et des mânes des ancêtres […]. Pour 
entretenir cette peur, on brandit l’épouvantail du sorcier prêt à 
dévorer les âmes, et, parallèlement, on désigne les divinités et en 
particulier le Grand fétiche noir, seul capable de vaincre le sorcier. 
Ainsi, tout le monde se met sous la protection du Grand Fétiche noir 
[…]. Le Grand Fétiche étant synonyme Grand conseil » (B. Nébié, 
2011, p.34).  

Ayant baigné dans cette atmosphère toute leur vie, même devenue adulte, la 
plupart d’entre eux ne vont jamais se départir de cette peur panique, devenant 
ainsi des individus malléables. Le Tiati, incarné par le personnage de 
Gninakwa, est caricaturé avec tous les vices et la boulimie du pouvoir que 
l’on pourrait observer chez un individu. Ayant compris que le pouvoir du 
Grand Fétiche noir n’était que de la poudre aux yeux, il ruse et usurpe le 
trône : 

« Il faut, se dit Gninakwa, que cet intérim dure au moins dix ans. Il 
pensa aux lois des ancêtres ! Et alors, protesta-t-il, qu’on fait les 
ancêtres lorsque tout le monde se moquait de moi ? Où est la justice ? 
En tout cas, la chose est entre mes mains, je ne la lâcherais pas de si 
tôt » (B. Nébié, 2018, p.80).  

     Une fois intronisé, il transgresse toutes les lois ancestrales et use de sa 
position pour supprimer tous les potentiels candidats ainsi que tous ceux qu’il 
jalouse. Le village était devenu sa propriété privée et c’était son bon vouloir 
qui faisait office de loi : 

« À Toum, tout le village devait marcher au pas, au même rythme et à 
la même allure, sous la direction des quelques dignitaires dont 
Gninakwa faisait partie […]. Il s’apprêtait à prendre d’assaut la 
citadelle des rebelles qui contestaient son autorité. Cette bataille 
fondamentale pour lui le rendrait maître absolu de Toum » (B. Nébié, 
2018, pp.32-33). 



 
 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),        Vol 3, N°02, 30 Décembre 2024, pp.166-177 

African Rhetoric Notebooks(An)  
ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 
 
 
 

172 
 

      Comme il l’avait prévu, Gninakwa fit en sorte que l’intérim dura dix 
longues années durant lesquelles il sema la désolation et la terreur : fausses 
accusations, complots, bannissements, vol, meurtres sous le couvert de la 
tradition.  Il était le chef du village et occupait en plus deux autres postes de 
responsabilités. Tout ce pouvoir le rendit intouchable :  

« « Aujourd’hui, toutes ces lois des Ancêtres, je m’assois dessus ! Je 
les ai toutes violées, et qu’est-ce qui m’est arrivé ? Rien ! Absolument 
rien ! »[…]. Il était arrivé à la conclusion que dans ce milieu, tout 
n’était que mystification » (B. Nébié, 2018, p.183). 

      Certains individus qui ont été soustraits de cette emprise grâce à l’école, 
à un exil et ceux qui ont fini par « voir clair » dans le jeu du Tiati, ont 
commencé à émettre des doutes quant à la toute-puissance des mânes et des 
lois ancestrales, si bien que la peur avait changé de camp. Lors d’une de ses 
nombreuses sorties pour une affaire de vol, un adolescent confondit le Grand 
conseil devant l’incohérence des accusations proférées à son endroit. Ce fut 
le début de la fin du règne de Gninakwa et de ses complices. Pour ne pas 
perdre la face, ils firent des tentatives désespérées de susciter de nouveau la 
peur chez leurs sujets, mais ce fut peine perdue. Comme le souligne une des 
répliques d’un des personnages, les habitants du village n’avaient plus foi en 
leur chef et ne donnaient donc aucun crédit aux verdicts du Grand conseil : 
« Comment des humains ont-ils pu fermer la bouche du puissant et infaillible 
Grand Fétiche et surtout l’utiliser pour leur propre compte. Est-ce à dire 
qu’il existe des hommes plus puissants que le Grand Fétiche ? » (B. Nébié, 
2018, p.194). 
 Après de multiples transgressions, Gninakwa, tout comme le Grand 
Fétiche, avait perdu tout crédit aux yeux des habitants de Toum. Ses actes ont 
semé la discorde et la suspicion entre les villages. Pour « laver l’honneur » 
des dignitaires qui n’étaient impliqués, et rétablir l’ordre social, il fut décidé 
que Gninakwa rende la « couronne ». Mais le pouvoir coutumier étant 
généralement un règne à vie, un chef destitué n’a qu’une seule issue de sortie : 
la mort. C’est ce sort qui lui a été réservé. Le chef déchu est étranglé à mort 
dans sa propre demeure. 
  
2.2.La fugueuse ou le règne du « neveu » 

      

    Dans cette œuvre, le pouvoir traditionnel est matérialisé par le statut 
du « neveu ». En effet, dans certains groupes sociaux moose, le neveu joue un 
rôle capital dans la résolution des conflits, quelle que soit leur nature. À leur 
médiation, aucun refus ne doit être opposé. Ce statut leur donne une grande 
prise sur l’ensemble des membres d’une famille, ils sont alors aimés, 
respectés et adulés ; et ce, dans leur but de les « mettre dans la poche » en cas 



 
 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),        Vol 3, N°02, 30 Décembre 2024, pp.166-177 

African Rhetoric Notebooks(An)  
ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 
 
 
 

173 
 

de conflit entre personnes d’une même lignée. Comme le soutient le 
personnage de Zoé : 
 

« (…) en cas de mésentente dans le village, les neveux étaient-ils chargés de 
concilier les protagonistes. Peu importe le motif du désaccord, pourvu que le 
neveu choisi arrive à faire comprendre aux protagonistes qu’ils peuvent et 
doivent vivre ensemble » (D. Ouédraogo, 2011, p.39). 

     L’intrigue, dans ce roman, se noue avec la fugue d’une jeune mariée du 
domicile conjugal pour chercher refuge auprès d’un « neveu » qui est 
également le chef du village. Le périple de Zoé, depuis la désertion, son séjour 
chez le chef jusqu’au retour définitif dans la cour paternelle, laisse voir une 
organisation sociale bien structurée et des usages bien définis. Cependant, 
cette belle organisation comporte des failles, et pas des moindres : le caractère 
non inclusif, les transgressions des lois ancestrales en toute impunité et les 
décisions prises qui laissent parfois entendre des verdicts selon la « tête du 
plaignant ». Pour H. Mambi Tunga-Bau, le pouvoir traditionnel répond à une 
obligation morale, c’est-à-dire qu’il s’exerce dans le respect des mœurs, des 
règles de conduite en usage dans les sociétés traditionnelles. (2010, p.41). 
Cette règle n’est cependant pas appliquée à tout le monde de la manière, la 
naissance, le genre, le rang social, les moyens financiers sont autant de 
« circonstances atténuantes » pour certains. Comme le mentionne cet extrait : 

«(…). Nous avons le devoir d’obéir, c’est tout. Il paraît que même la 
tradition ne nous aime pas. Depuis que la femme a chassé le ciel de 
la terre (…), depuis que Eve a convaincu Adam à manger le fruit 
interdit les femmes sont devenues en quelque sorte la bête humaine » 
(D. Ouédraogo, 2011 : p.68). 

 

      C’est cette injustice qui s’observe même dans les crimes les plus ignobles 
comme l’inceste. Abusées, si les victimes innocentes ont le malheur de 
tomber enceinte, elles sont sévèrement punies. La jeune fille est 
momentanément bannie du village. L’enfant à naître est condamné toute sa 
vie à ne jamais mettre les pieds dans le village paternel. Pendant ce temps, le 
coupable, toujours l’homme, lui n’est pas du tout inquiété.  Dans ce genre de 
circonstances, la coutume s’acharne seulement sur l’enfant, le noble étranger 
(…), la tradition lui interdit de voir le toit paternel. C’est son lot d’amertume 
à sa naissance » (D. Ouédraogo, 2011 : p.103). 
   Dans La fugueuse, au nom du pardon et du respect des traditions, André, 
l’homme qui a eu des relations incestueuses avec sa nièce, n’a pas été 
sanctionné, et mieux, il célèbre son mariage dans la même communauté avec 
pour témoin le père de la jeune fille avec laquelle il a commis ce crime :  pour 
le cas d’André, bien qu’identifié comme étant le coupable, la coutume restait 
muette (…), il n’y avait aucun bannissement de la famille, pas même une 



 
 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),        Vol 3, N°02, 30 Décembre 2024, pp.166-177 

African Rhetoric Notebooks(An)  
ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 
 
 
 

174 
 

légère sanction à son égard. C’est un vide écœurant » (D. Ouédraogo, 2011 : 
p.103). 

       Il n’est toujours facile pour les « aînés » d’accepter les changements que 
veulent introduire les jeunes générations, alors des tensions naissent de part 
et d’autre. Les anciens jugent les jeunes inexpérimentés et impatients, et ces 
derniers les taxent de réfractaires et égoïstes qui se réfèrent aux coutumes 
uniquement quand celles-ci sont à leur avantage. L’unique option réservée 
aux autres est l’obéissance et la soumission. 

3. Le pouvoir traditionnel en perte de vitesse : quelles conclusions tirer ? 

    Selon le groupe social, ethnique ou clanique, le pouvoir traditionnel est 
exercé avec plus ou moins de rigueur. Comme le montre l’analyse de ces deux 
romans, tous les acteurs sont responsables à divers degrés du recul des 
coutumes et des valeurs sociétales. 

3.1.L’effondrement de la structure sociale traditionnelle 

      Les coutumes ne sont pas propres aux sociétés africaines. En effet, dans 
le monde entier, des civilisations ont toujours fait de leurs pratiques 
identitaires des règles et des usages qu’elles ont cherché à perpétuer. Ces 
pratiques sont pour elles la mémoire et l’identité de leurs groupes sociaux. 
Certains principes sont essentiels et doivent être préservés, tandis que d’autres 
sont à proscrire, car ils ne font que semer la discorde. L’intrigue dans ces 
œuvres montre aussi qu’aucune société, aucun pouvoir n’est parfait. Ces 
dérives sont l’un des signes de l’effondrement d’une structure sociale et 
culturelle. Nombreux sont ceux qui ne croient plus aux valeurs et pratiques 
coutumières. Alors, en transgressant les lois de leur communauté, les 
dignitaires trahissent leur serment. Malheureusement, c’est toute la société 
qui en paie le prix. Les conséquences sont entre autres les dérives relevées 
dans le corpus. Comme le relève I. Go dans l’ouvrage Poétique et esthétique 
magiques : 

« Les sociétés africaines ont élaboré des valeurs pratiquées sous 
formes de coutumes […]. La globalisation n’est pas seulement 
économique, culturelle et communicationnelle, elle touche aussi à la 
mentalité, la psychologie. Les gens ne croient plus à la magie de la 
prohibition. Cela se généralise de plus en plus à travers le monde » (I. 
Go, 2014, p.226) 



 
 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),        Vol 3, N°02, 30 Décembre 2024, pp.166-177 

African Rhetoric Notebooks(An)  
ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 
 
 
 

175 
 

Parfois, des chefs traditionnels délaissent leur rôle premier auprès des 
communautés à la base pour se lancer dans d’autres quêtes : le pouvoir 
politique moderne. Ces communautés se sentent alors abandonnées, trahies, 
et souvent utilisées par leurs dignitaires. L’image que renvoient les œuvres 
du corpus reflète dans une certaine mesure une réalité palpable dans la société 
burkinabè. Comme le mentionne A. Loada dans son article intitulé, Les 
Burkinabè préfèrent l’impartialité politique de leurs Chefs traditionnels : 

« Aussi les chefs coutumiers ou traditionnels jouent-ils un rôle 
important dans la gouvernance locale. Il en va de même dans le 
domaine électoral, où ils apparaissent comme des agents de 
mobilisation très courtisés par les partis […]. Parfois les chefs 
traditionnels n’hésitent pas eux-mêmes à briguer les postes politiques 
avec de grandes chances d’être élus » (A. Loada, 2014, p.1). 

Pour l’auteur, cette situation aurait occasionné de nombreux conflits 
familiaux et mis à mal le tissu social. Alors, pour résoudre ce problème, il 
faudra trouver des mécanismes institutionnels comportant à la fois des droits 
et des devoirs aux chefs traditionnels et où pourrait figurer le devoir 
d’impartialité. 

3.2. Faut-il repenser ou « re » -créer le contexte d’exercice du pouvoir 
traditionnel ? 

       La place et le rôle que doit avoir le pouvoir traditionnel dans les sociétés 
dites modernes ont été au cœur des préoccupations de leurs dirigeants. Aussi, 
des pays dits puissants et modernes ont trouvé le moyen d’intégrer ces 
pratiques culturelles dans le droit constitutionnel moderne. Cécile Salcedo, 
dans « Le statut constitutionnel des chefs traditionnels en Afrique du Sud », 
souligne à ce sujet : 

« L’on présente régulièrement l’Afrique par le biais du folklore que 
semblent représenter ses chefs traditionnels, oubliant par là même 
que d’autres pays, comme le Canada, l’Australie, et même la France, 
ont eu à trouver des solutions pour intégrer au mieux les systèmes 
coutumiers au sein de leur ordre juridictionnel » (2014 : 445-466). 

Pour elle, les pays comme le Canada, la France, l’Afrique du Sud ont réussi 
ce pari. De façon respective, ils ont reconnu aux peuples autochtones le droit 
à l’autonomie, à l’application du droit coutumier au sein de leurs 



 
 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),        Vol 3, N°02, 30 Décembre 2024, pp.166-177 

African Rhetoric Notebooks(An)  
ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 
 
 
 

176 
 

communautés ; en France, avec la question du kanak en Nouvelle-Calédonie, 
le droit coutumier est également reconnu dans la résolution des litiges civils. 
En ce qui concerne l’Afrique du Sud, la Constitution provisoire de 1993 et la 
Constitution définitive de 1996 ne font pas que confirmer l’existence de ces 
chefferies, elles les protègent également en les incluant directement dans la 
Constitution. 

    Le pouvoir traditionnel est une composante essentielle des sociétés, 
moderne ou traditionnelle. Aujourd’hui, ces sociétés sont indissociables, 
mais, vu du vide juridique qui subsiste dans certains pays quant à leur statut, 
il faut, aux États de droit, repenser la place et le rôle des acteurs coutumiers. 
Son exercice étant absolu et sans conteste, sans une législation claire et 
précise, il serait difficile de canaliser son influence. Dans cette situation, c’est 
la grande majorité de la population qui sera perdante.  Ce que suggère dans 
un certain contexte M. Somé dans son article intitulé État, pouvoir et 
démocratie en Afrique de l’ouest contemporain : les héritages du passé : 
 

« Les rôles étant partagés, les sphères bien définies, il ne reste entre 
l’aristocratie et le peuple de roturiers que des relations de sujétion. 
Un roturier ne peut contester le pouvoir de l’aristocrate dirigeante 
sous peine de répression. La contestation du pouvoir ne peut se faire 
qu’au sein même de cette aristocratie » (M. Somé, 2015, p.108). 

Tous les éléments, ci-dessus observés, sont autant de raisons qui témoignent 
de la perte d’influence du pouvoir traditionnel. Cependant, il est encore temps 
d’inverser la vapeur. 
 
Conclusion 
     Le pouvoir politique, qu’il soit moderne ou traditionnel, est toujours perçu 
de façon mitigée. Cette image relevée dans les œuvres du corpus est souvent 
celle de la réalité physique. D’un côté, il est fait le portrait sombre du pouvoir 
traditionnel et, de l’autre, un aspect social assez dynamique. Le point commun 
entre ces deux descriptions est l’utilisation qui est faite de cet instrument entre 
les mains de ses dépositaires. Il soulève ensuite la question de l’identité de 
l’homme d’influence : si ses motivations sont nobles et authentiques, cette 
démarche sera hautement bénéfique pour les individus concernés. Dans le cas 
contraire, comme le démontrent ces ouvrages, le chaos qui en résultera mettra 
à mal les fondations de la société et suscitera des tensions qui pourraient ne 
jamais s’apaiser. Il revient alors aux États de veiller à la règlementation de 
ces entités afin de créer une cohésion sociale durable. L’issue dans ces deux 
récits montre également que la tradition n’est pas « figée », même si elle 
évolue par contestation.  



 
 
 
 
Cahiers Africains de Rhétorique(fr),        Vol 3, N°02, 30 Décembre 2024, pp.166-177 

African Rhetoric Notebooks(An)  
ISSN : 2790 -6108, EISSN :  2790-6116 
 
 
 
 

177 
 

Bibliographie 
 

Badini-Folané Denise, 1998, « Les femmes et l’exercice du pouvoir politique 
dans les pays de la Haute-Volta précoloniale et coloniale », Université 
de Ouagadougou, Annales, Volume X, 1998, pp.93-111, Série A : 
Sciences humaines et sociales. 

GO Issou, 2014, Poétique et esthétique magiques, Ouagadougou, Harmattan 
Burkina ; 

HALPOUGDOU Martial et al., 2012, « Le royaume de Boussouma des 
origines à la fin de l’occupation coloniale », DIST-INSS (CNRST), 
Burkina Faso ; 

LOADA Augustin, 2014, « Les Burkinabè préfèrent l’impartialité politique 
de leurs Chefs traditionnels » Afro Baromètre, donner une voix au 
peuple N 150 ; 

MAMBI TUNGA-BAU Héritier, 2010, Pouvoir traditionnel et d’État en 
République Démocratique du Congo, esquisses d’une théorie 
d’hybridation des pouvoirs politiques, RDC, MEDIASPAUL ; 

NEBIE Bali, 2018, Le crépuscule des Ténèbres, Ouagadougou, Les Presses 
africaines ; 

OUEDRAOGO Didier, 2011, La fugueuse, Ouagadougou, L’Harmattan ; 
SALCEDO Cécile, 2014, « Le statut constitutionnel des chefs traditionnels 

en Afrique du Sud », Revue française de droit constitutionnel, n 98, 
pp.445-466 ; 

SOME Magloire, 2015, « État, pouvoir et démocratie en Afrique de l’ouest 
contemporain : les héritages du passé », Cahiers du CERLESHS 
tome XXX, n 50, Ouagadougou, pp101-139 

 
Copyrights 
Le copyright de cet article est conservé par l'auteur ou les auteurs, les droits 
de première publication sont accordés à la revue. L’article, sous la licence 
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International, est la 
propriété intellectuelle de cet(s) auteur(s). Cahiers Africains de 
rhétorique © 2022 by UMNG-FLASH is licensed under CC BY-NC 

4.0  

 
 

https://www.umng-flash.com/revues/3
https://www.umng-flash.com/revues/3
https://www.umng-flash.com/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/?ref=chooser-v1

